
H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
 M

A
IO

2025/26 | Nº 52 | Semestral | Grátis

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

IROKO ISÓ! ÉÉRÓ!

ORISÁS REGENTES 

2026
POR PAI JOMAR D'ÒGÚN



2

http://www.casadeogunlojaonline.com/


3

SUMÁRIO

Notas:  �
1. �Toda a imagem e conteúdos dos anúncios publicados nesta revista, são da 

exclusiva responsabilidade dos respectivos anunciantes;
2. �A redação desta revista está elaborada segundo o novo acordo ortográfico.

editora

Documentário Informativo	 4

Iroko / Tempo	 5

Orisás Regentes 2026	 8

O Passe Energético	 11

A Ancestralidade na Tradição Africana  	13

A força dos Atabaques 	 16

Saída de Ajoyé	 19

Espiritualidade Ecuménica	 21

Página dedicada à Umbanda	 24

Viva Alégre Coma Saudável  	 27

Previsões Astrológicas 	 28

Saída de Yao	 30

Gameleira Branca	 32

O Candomblé, Expressão... 	 35

FICHA TÉCNICA: Povo de Santo e Asè
Propridade de: Lendas & Cultos
Morada: Rua Qta. das Padeiras - Viv. S. Jorge, nº 10
2815-795 Sobreda da Caparica - Almada
NIF: 508 573 025
Nº Registo na E.R.C: 125412
Depósito Legal: 280080108 
Director: J. Pinto, (Ogun)
Director Adjunto:  P. Fialho, (Yemanjá) 
Sede de Redacção:
Rua Qta. das Padeiras - Viv. S. Jorge, nº 10  
2815-795 Sobreda da Caparica - Almada
Periodicidade: Semestral
Coordenador Gráfico: Rui Toscano, (Logun Odé)
Redação: Miguel Dinis, (Ogun)
Comercial: �Licinia Marques, (Osun) +351 962 211 762
Representante legal na Bahía /Brasil: 
Aristides de Oliveira Mascarenhas (Osalá Osaguian)
TM: +351 962 754 040
E-mail: povosantoease@gmail.com

EDITORIAL
Nos tempos que correm de tanta insensatez, de tanta 
insegurança a nível mundial… quase que parece que 
estamos a regredir em tanto que já se conquistou, 
sobre os que sofreram antes de nós; refiro-me ao início 
da luta para vingar a liberdade dos hoje, cultos afro-
brasileiros, que convém que tenhamos esta noção.
Não podemos continuar entre nós e para com os 
outros de fora, de outras religiões ou não, com uma 
postura ou posturas que em nada nos dignificam.
A leveza com que às vezes nos exteriorizamos, pouco 
ou nada fazem jus à nossa credibilidade, enquanto 
religiões de matriz afro-brasileiras. (hoje bem 
poderíamos também chamar em Portugal religiões de 
matriz afro-luso-brasileiras).
Não basta sermos sérios, porque o somos.
Não basta dizer que amamos os nossos Orisás, (Orixás) 
porque os amamos.
Não basta dizermos que respeitamos também os 
outros, como queremos e exigimos que nos respeitem.
Não basta ser!
À mulher de César, não basta ser honesta, deve parecer!
Nós vamos continuar, assim Olorun (Deus), nos ajude.

O Director 
Dr. José Pinto



4

Documentário Informativo

A BANDEIRA BRANCA 
DO CANDOMBLÉ

A bandeira branca, associada ao orixá do Tempo - Kitembo na tradição Angola ou Iroko 
na tradição Ketu e Umbanda - simboliza o domínio do Tempo sobre a vida, a natureza e 
a evolução espiritual. Originária das tradições bantu, serve como guia ancestral e sinal 
da ordem cósmica, sendo colocada no ponto mais alto do barracão como símbolo de 
direção, conexão com os antepassados e importância espiritual.



5

Documentário Informativo Iroko / Tempo

Òrisà representado pela mais sumptuosa 
árvore das casas de Candomblé e guardião das 
matas. É um Òrisà muito antigo. Representa a 
ancestralidade, antepassados (Pais, Avós, Bisavós, 
…) representa também o seio da natureza, 
(morada de todos os Òrisàs. Desrespeitar Iroko, 
é desrespeitar a nossa dinastia, avós e sangue. É 
um Òrisà pouco cultuado no Brasil e seus filhos 
também são raros.
Iroko representa a história do Ilê, assim como 
do seu povo. É protector exacerbado dos 
seus filhos. Quem promete a Iroko / Tempo, 
deve cumprir.
É referido como “Òrisà do Grande pano 
Branco” que envolve o mundo, numa alusão 
clara às nuvens do céu.

Personalidade dos filhos de Iroko:
São eloquentes, camaradas, ciumentos, 
inteligentes e competentes.
Atentos a todos e tudo o que se passa em sua 
volta. Gostam de diversão comer e receber bem. 
Apaixonam-se por tudo com muita facilidade, 
assim como gostam de liderar. Dotados de 
censo de justiça, são amigos queridos e inimigos 
terríveis; mas reconciliam-se com facilidade, não 
conseguem guardar segredo, são teimosos 
“turrões”. 

Dia da semana: Segunda-feira
Elementos: Todos (Terra, Agua, Fogo e Ar)
Cor: Verde, Branco e vermelho
Planta/Flor: Gameleira Branca

IROKO | TEMPO



6

Iroko / Tempo

Símbolos: Gameleira Branca
Domínios: Grandes árvores, variações Clima-
téricas e florestas
Saudação: Zara Tempo, Tempo Zara! / Iroko i 
so! Ééró!
Sincretismo: São Francisco de Assis

No riquíssimo panteão do candomblé, cada 
orixá transporta consigo uma história singular e 
um conjunto próprio de atributos. Iroko, muitas 
vezes chamado o Orixá das Árvores, ocupa um 
lugar de honra como guardião das florestas 
e ponte entre o mundo espiritual e o plano 
terreno. Convidemos, pois, o leitor a penetrar 
na narrativa fascinante e nas características 
profundas deste venerado espírito ancestral.
Iroko é cultuado desde tempos imemoriais, 
considerado o primeiro a ser plantado, aquele 
de cuja existência todos os outros Orixás 
descenderam à Terra. Ele encarna a própria 
essência do Tempo, sendo o soberano das 
árvores sagradas, o precursor que recebe a 
obediência dos demais Osa Iggi, pois é o Iggi 
Olórun, a árvore do Senhor do Céu.
No candomblé do Brasil, é reverenciado como 
Iroko, Iroco ou Roko, entre os da nação Ketu, 
e como Loko entre os da nação Jeje. A sua 
presença manifesta-se em todas as assembleias 
dos Orixás, silencioso num canto, registando 
cada decisão que incida sobre a sua atuação 

eterna. Este Orixá é pouco conhecido pelos 
vivos e pelos mortos, pelos nascidos e pelos 
que ainda estão para nascer, e toda a criação se 
encontra sujeita aos seus desígnios.
Senhor absoluto do Tempo e do Espaço, 
Iroko acompanha e exige o cumprimento do 
karma de cada indivíduo, determinando o 
início e o término de todas as coisas. O seu 
culto é antiquíssimo e tem eco em diversas 
culturas do mundo, sendo reconhecido sob 
nomes e funções que variam, mas que sempre 
convergem para a sua natureza primeva.
Guardião das florestas seculares, representa 
o colectivo das grandes árvores e simboliza 
a ancestralidade. Em África, reside na árvore 
iroko, Milicia excelsa, presença majestosa que 
domina vastas regiões. No Brasil, onde a árvore 
iroko não existe, associa-se à gameleira-branca, 
Ficus gomelleira, igualmente imponente, e que 
nos terreiros é marcada por um ojá — um laço 
de pano branco — atado ao seu tronco.
Iroko encarna a história e a ancestralidade; 
desrespeitá-lo é desrespeitar os antepassados e a 
própria memória do Ilê (casa) e do seu povo, que ele 
protege contra as tempestades. Diferentemente 
da maior parte dos Orixás, raramente “desce” 
nas festas de santo, sendo cultuado sobretudo 
através de oferendas oferecidas à árvore que o 
representa. Os seus animais consagrados são a 
tartaruga e o papagaio.



7

Iroko / Tempo

Embora pouco celebrado, os seus filhos são 
raros e sempre guardados pelo seu Orixá. 
A sua importância transcende fronteiras e 
culturas, ecoando em tradições antiquíssimas e 
perpetuando-se como guardião intemporal da 
História e do Tempo.
Iroko é a personificação das árvores antigas, 
o espírito que habita uma figueira sagrada. A 
sua presença é frequentemente associada à 
sabedoria, à paciência e ao vínculo profundo 
com os ancestrais. Representa a estabilidade e a 
força que as árvores monumentais simbolizam 
na natureza.

Lendas do Orixá Iroko

Nos primórdios, quando o mundo ainda 
girava ao ritmo dos movimentos cósmicos, 
Iroko decidiu realizar uma dança sagrada. 
Convocou todas as árvores do reino vegetal 
para participarem nessa celebração única. 
Cada passo de Iroko dava origem a uma nova 
espécie de árvore, e assim a floresta se povoou 
de uma diversidade prodigiosa. As folhas que 
se desprendiam durante essa dança eram tidas 
como sagradas, portadoras da energia única do 

orixá. Diz a tradição que estas folhas, quando 
usadas em rituais, estabelecem uma ligação 
direta entre os devotos e a essência de Iroko.
Conta-se ainda que as raízes de Iroko são mais 
do que simples estruturas de sustentação: 
estendem-se ao mais profundo da terra, 
alcançando os domínios dos ancestrais. Essa 
ligação direta entre o visível e o invisível faz de 
Iroko o guardião dos segredos antigos. A lenda 
descreve que aqueles que conseguem ouvir 
as mensagens sussurradas pelas suas raízes 
são agraciados com sabedoria ancestral e 
orientação espiritual.
Há muito tempo, Iroko decidiu, em forma 
humana, percorrer aldeias e cidades oferecendo 
conselhos a quem buscasse a sua orientação. 
Vestido com simplicidade, passava despercebido, 
mas a sua presença transmitia sempre serenidade 
e ponderação. Os que tinham a fortuna de 
cruzar o seu caminho recebiam ensinamentos 
que transcendiam o tempo e as circunstâncias 
imediatas. Ao desaparecer, deixava atrás de si 
um rasto de quietude e compreensão. Esta lenda 
mostra Iroko não apenas como o guardião das 
árvores, mas como um sábio que caminha entre 
os homens, oferecendo a sua sabedoria.
Cultuar Iroko é também proteger a natureza, 
plantar árvores e respeitar o equilíbrio do 
mundo natural.

As lendas, mais do que contarem factos, têm sobretudo a particularidade de nos 
transmitirem o conhecimento de uma determinada energia. È também nas lendas 
que percebemos o porquê de algumas formas de estar e de ser dos filhos de um 
determinado Orixá; da sua forma de se relacionar com os outros, com as coisas, 
situações e com o mundo...



8

Orisás Regentes 2026

ORISÁS REGENTES 

2026
POR PAI JOMAR D'ÒGÚN



9

Orisás Regentes 2026

Apesar de ainda não ter terminado o ano de 
2025, se mais surpresas não acontecerem, as 
que se mostraram já nos bastaram… foi um 
ano (2025) em que Sango (Xango) como Oyá, 
fizeram cair as máscaras não só daqueles que 
nos eram ou ainda os consideramos próximos, 
bem como dos que tendo ou detenham o 
poder, mostraram o quanto ignóbeis podem 
ser os homens; o quanto cínicas podem ser 
as suas atitudes; o quanto pesam menos os 
valores, que nos tornam mais gente, mais 
humanos, que os egos insufláveis que cada 
um tem dentro de si, às vezes de forma 
escondida e disfarçada… o quanto vazias são 
as suas palavras, o quão mortal é o abraço 
de alguns e o aperto de mão de outros. Por 
outras palavras, foi isto que de certa forma 
escrevi, o que poderia acontecer em 2025. 
Aconteceu. Acontece.
Para o ano de 2026 que se avizinha, é uma 
determinada continuidade, na esperança que 
“os bons” façam alguma coisa, impedindo que 
“os maus” continuem a sua senda, que nos 
destrói e destruirá tanto pessoalmente nas 
nossas relações individuais, como nas nossas 
relações enquanto povo, como nação, como 
mundo na sua configuração.
Na nossa vida pessoal, mediante a consulta 
aos búzios, vê-se a necessidade de estarmos 

sempre alerta, sendo o mais possível certeiros 
nas nossas palavras, nas nossas escolhas e 
nas nossas atitudes em relação ao outro; no 
acreditar ou não no que vem do outro; da nossa 
capacidade de análise e de discernimento, do 
que vem de fora de nós!
A atenção e a autenticidade, devem caminhar 
em nós de mãos dadas.
O intercâmbio de ideias, o respeito pela 
dignidade (mais do que a tolerância), nos 
seus resultados, deverão ser sempre os mais 
certeiros! Só assim conseguiremos nas nossas 
relações interpessoais, encontrar caminhos 
para aquilo que realmente vale a pena: o amor 
em tudo o que colocamos, o que recebemos 
e o que damos. É nesta combinação, que 
encontraremos a harmonia desejada para a 
nossa realização, enquanto comuns mortais, 
enquanto pessoas que fazem da vida, o 
modo de dar vida a tudo o que nos cerca. Só 
assim evitaremos as consequências nefastas 
dos egoísmos, que se nos apresentarão 
durante o ano de 2026, que espreitarão em 
“cada esquina” : uns, no trabalho; outros, 
na família; outros, nos deveres para com as 
instituições…vivemos e viveremos situações 
deveras instáveis e inseguras, que nem tudo 
dependerá de nós; mas com certeza, que 
dependerá, que dependerá de nós agir e 



10

reagir, para que o negativismo não se estenda, 
não se torne num veículo de transmissão.
O único fio condutor que deveríamos ser, é 
o da solidariedade, da abertura ao outro, do 
respeito que todos nos deverão merecer.
Só os desrespeitosos por opção própria, não 
merecem o nosso respeito; apenas correção.
Se assim fizermos, não contribuiremos para 
colocar nos lugares cimeiros, onde alguns 
decidem por nós, (no País de cada um), pessoas 
que são a negação daquilo que Deus e os Orisás 
(Orixás), desejaram para nós… e o primeiro 
desejo foi sem dúvida, que todos fossemos 
seus filhos! Todos!!!  É infelizmente, porque 
assim não pensam aqueles que se acham “os 
donos do mundo”,  que vivemos e temos vivido 
tempos amargurados e de incertezas.
Se o Homem, não for capaz de ser “certeiro”, 
se não tiver uma “visão aguçada” no diálogo 
com os vazios de inteligência, com os pavões 
cheios de ego vaidoso, que desejam reverter 
a rudimentar evolução da nossa civilização, 

estaremos “condenados” a sofrer as terríveis 
consequências de certos “energúmenos”, que 
se acham donos disto tudo, donos do mundo.
 È preciso ser aguçadamente certeiro; É 
necessário muita dose de harmonia, equilíbrio 
e amor por todos e cada um, para que o pior 
não venha a acontecer.
Quem melhor para reger este ano de 2026, 
a fim que o melhor, ou menos mal possível 
possa resultar, que Pai Osossi (Oxosse) e Mãe 
Osun (Oxun) ?!
Que a sua flecha, Orisá duma flecha só e 
certeira … a todos fortaleça, ensine e incentive.
Que Mãe Osun, Orisá de elegância no trato, 
harmonia nas palavras e riqueza também de 
valores, a todos possa abençoar com os seus 
predicados, a fim que a humanidade possa ter 
um bom presente e um melhor futuro.
Sou um Homem de esperança e quero 
acreditar, que assim será.
Babalorisá (Babalorixá)
Pai Jomar

Orisás Regentes 2026

http://fenacab-coordenacao-internacional-portugal.pt/


11

O Passe Energético

O Passe Energético Espiritual, também 
conhecido como Fluidoterapia, é uma prática 
de transmissão de energias vitais que atua 
profundamente no plano perispiritual do 
ser humano, servindo como ponte entre o 
mundo material e o plano espiritual. Através da 
imposição das mãos, a energia do universo flui 
para o indivíduo, promovendo equilíbrio, bem-
estar e renovação integral. Não se trata apenas 
de um gesto físico, mas de uma experiência que 
conecta corpo, mente e espírito com as forças 
da vida, trazendo harmonia e fortalecendo a 
essência interior.
Esta prática baseia-se na capacidade de certos 
médiuns de captar, armazenar e redistribuir 
energias provenientes do Fluido Cósmico 
Universal. A energia circula abundantemente 
e manifesta-se naturalmente sempre que o 
médium está em sintonia com a intenção de 
bem-estar e equilíbrio. Durante a transmissão, 
os movimentos suaves e conscientes das mãos 
criam um fluxo de energia que revitaliza quem a 
recebe, promovendo uma renovação profunda 
e integral. O passe energético atua de forma 
universal e segura, sendo indicado para qualquer 
pessoa, pois a energia canalizada visa sempre o 
bem, restaurando harmonia, paz e equilíbrio 
interior, independentemente das circunstâncias 
ou dificuldades vividas pelo receptor.

Existem diferentes formas de aplicação do 
passe, cada uma delas com características 
próprias. Na modalidade magnética, o médium 
transmite também a sua própria energia vital, 
combinando a força individual com a energia 
universal de forma direta e eficaz. No passe 
espiritual, a energia transmitida provém de 
planos superiores, sendo canalizada de forma a 
amplificar a força e a profundidade da prática. 
Há ainda uma forma mista, que combina a 
energia do médium com a energia dos planos 
superiores, fortalecendo o efeito e promovendo 
uma maior integração energética.
O impacto do passe é vasto e profundo. Ele 
proporciona harmonia interior e equilíbrio 
emocional, reduzindo sentimentos de tristeza, 
ansiedade e melancolia, e promovendo 
serenidade e bem-estar emocional. Atua no corpo 
físico, trazendo alívio a dores e desconfortos, 
restaurando a vitalidade e promovendo a sensação 
de saúde integral. Simultaneamente, realiza 
uma limpeza energética, dissipando bloqueios e 
energias negativas, fortalecendo a força interior 
e restaurando o equilíbrio do corpo e da alma. O 
passe permite a integração da energia individual 
com a energia universal, promovendo conexão 
espiritual, paz interior e fortalecimento do espírito. 
Além disso, auxilia na recuperação do equilíbrio 
orgânico e energético, estimula a disposição e a 

O PASSE ENERGÉTICO



12

O Passe Energético

vitalidade, e contribui para enfrentar desafios com 
maior serenidade e clareza.
O Passe Energético Espiritual é, portanto, muito 
mais do que um simples gesto ou técnica; é uma 
prática de reconexão com a energia universal, 
de fortalecimento da essência interior e de 
promoção da harmonia em todas as dimensões 
do ser. Participar de um passe significa abrir-se 
para o fluxo de energias benéficas, permitindo 
que estas renovem o corpo, a mente e o espírito, 
trazendo equilíbrio, paz e bem-estar.

Em essência, o passe é uma manifestação 
concreta da energia do bem, da luz e da 
harmonia, proporcionando cura, proteção 
e fortalecimento. Ele convida à abertura do 
coração, à integração com a força vital universal 
e à renovação da própria essência. É uma prática 
que promove equilíbrio, serenidade e vitalidade, 
permitindo que cada indivíduo se reconecte 
consigo mesmo, com o universo e com a própria 
espiritualidade, vivenciando de forma profunda 
a presença do sagrado na sua vida.

Babalorisá
Pai de Santo de Candomblé Ketú

Jomar d'Ògun
Primeiro Coordenador Internacional da FENACAB

Balogun do Candomblé Ketu
Agabà do llé Asè Opo Alaketu Omin Ogún,

 um dos mais antigos e conceituados
Terreiros de Candomblé em Portugal.

Consultas de Buzios
Atendimento com toda a seriedade,

 honestidade e sigilo.
Saiba qual o seu Orisá e conheça melhor

 o porquê de tantas coisas na sua vida!

babalorixajomar.com

(+351) 962 754 040 (+351) 932 131 176

pai.jomar@hotmail.com

www.facebook.com/pai.jomar

http://babalorixa-jomar.com/


13

A Ancestralidade na Tradição Africana  

Nas sociedades africanas de raiz tradicional, o 
respeito pelos antepassados ocupa um lugar 
central, funcionando como eixo espiritual e 
fundamento da vida comunitária. Mesmo nos 
contextos ritualísticos mais recentes, persiste 
a convicção de que a força vital dos antigos 
permanece activa, moldando o destino dos vivos 
e sustentando a ordem do mundo. O africano 
tradicional encara a existência como um campo 
dinâmico, onde vida, energia e sacralidade se 
entrelaçam de forma concreta e afectiva.
No cerne desta visão está a ideia de que todo 
o universo é animado por uma força original, 
concedida pela divindade suprema e distribuída 

a cada ser segundo o seu papel e a sua 
natureza. Após essa força primordial, surgem 
os mortos — não como figuras apagadas, mas 
como entidades dotadas de poderes próprios, 
organizadas numa hierarquia que reflecte a 
intensidade da sua vitalidade espiritual. Assim, 
cada forma de vida participa dessa energia 
maior, em graus distintos.
A palavra, o sopro vital, a alma e a força são 
compreendidos como manifestações diferentes 
de uma mesma essência. No pensamento 
africano, falar, nomear ou realizar um rito é 
activar essa energia que percorre o cosmos e 
mantém todas as coisas em movimento.

A ANCESTRALIDADE
NA TRADIÇÃO AFRICANA

http://babalorixa-jomar.com/


14

A Ancestralidade na Tradição Africana  

A Comunidade como Centro da Existência
Para o africano tradicional, conhecer é participar. 
O mundo não é objecto de mera contemplação, 
mas de ligação concreta, simbólica e sensorial. 
Nos rituais, esta visão manifesta-se com clareza: 
as fronteiras entre o visível e o invisível tornam-
se permeáveis e as acções simbólicas possuem 
efeitos reais.
A divindade é percebida como origem e 
sustentáculo de tudo. Não há distância entre 
causa espiritual e acontecimento material: o 
que se passa no mundo físico é expressão 
directa do que ocorre no plano sobrenatural. 
Daí nasce um sentido de totalidade que integra 
todas as esferas — o individual e o colectivo, o 
económico, o político, o religioso e o jurídico — 
numa unidade viva.
A tradição, sustentada pela repetição ritual, 
pelos ciclos da natureza e pelo prestígio 
dos mais velhos, reforça a coesão do grupo 
e confirma continuamente a ligação entre 
gerações. Os ritos de iniciação introduzem 
cada pessoa no corpo social e espiritual da 

comunidade, tornando evidente a importância 
da família alargada e da linhagem.
A relação com o sagrado é intensa e marcada por 
sentimentos simultâneos de fascínio e respeito. 
Os antepassados, os heróis fundadores e os 
arquétipos da cultura são atualizados nos ritos, 
permitindo que a comunidade se reencontre 
com a sua origem e renove o seu equilíbrio.
À semelhança de um grande organismo, o 
mundo dos vivos comunica profundamente 
com o dos mortos. A vida e a morte não são 
opostos definitivos, mas etapas de uma mesma 
continuidade. Por isso, o comportamento 
humano assume naturalidade mágico-religiosa: 
interpretar sinais, perceber mensagens, 
procurar equilíbrio e proteção faz parte do 
quotidiano.

O Culto aos Antepassados
Embora cada povo africano possua práticas 
próprias, há elementos amplamente partilhados 
na relação com os antepassados. Em muitas 
comunidades, o estatuto de antepassado está 



15

A Ancestralidade na Tradição Africana  

ligado à fertilidade e à continuidade da família: a 
pessoa que não deixa descendentes, por vezes, 
não pode integrar o círculo dos ancestrais.
A crença de que um antepassado pode 
renascer simbolicamente num descendente — 
sobretudo quando este recebe o seu nome — é 
frequente. A sobrevivência espiritual depende, 
assim, da memória familiar e das práticas rituais 
que asseguram comunicação contínua entre 
ambos os mundos. Esta convicção explica o 
valor atribuído à descendência numerosa, vista 
como garantia de continuidade e de ligação 
com o invisível.
Os antepassados protegem os 
vivos, oferecendo-lhes saúde, 
prosperidade, longevidade e 
harmonia. Em contrapartida, 
exigem respeito, devoção e 
retidão moral. Só quem viveu 
de acordo com os padrões 
comunitários — como exemplo, 
guia e depositário da tradição 
— pode ser reconhecido como 
antepassado legítimo.
O culto dirige-se sempre a 
membros de sangue da família 
ou do clã; rituais dedicados a 
mortos sem esta ligação não 
pertencem a este domínio. 
Existem, no entanto, relações 
espirituais estabelecidas 
dentro de sociedades 
religiosas ou iniciáticas, mas 
quase nunca ultrapassam 
os limites da própria 
comunidade.
A atitude perante os 
antepassados combina 
reverência e temor, afecto e 
prudência. Esta ambivalência 
exprime o carácter sagrado 
que lhes é atribuído: são 
protectores, mas também 
guardiães da ordem moral.



16

A força dos Atabaques

Nos terreiros de Umbanda e Candomblé, os 
atabaques ocupam um lugar de supremacia 
simbólica e espiritual, funcionando como 
instrumentos que transcendem a simples 
produção de som. Não se trata apenas de 
tambores de madeira ou de peles esticadas; são 
veículos vivos de energia, portadores de axé, a 
força vital que circula em tudo e que constitui 
a essência do sagrado. Cada batida reverbera 
muito além do físico, criando uma ponte tangível 
entre o mundo terreno e o reino espiritual, 
estabelecendo comunicação direta com os 
Orixás, Guias e ancestrais que, na tradição afro-
brasileira, jamais se afastam verdadeiramente 
do quotidiano humano.
O poder dos atabaques manifesta-se em 
múltiplas dimensões. Em primeiro lugar, na 
capacidade de conexão espiritual: os toques 
e os cânticos, conhecidos como fundamentos, 

não são arbitrários; cada ritmo, cada variação 
no som, é uma linguagem codificada capaz 
de evocar uma entidade específica, chamar 
a sua atenção e sustentar a sua presença. No 
decorrer do ritual, o som torna-se o mediador 
entre o visível e o invisível, traduzindo o que não 
pode ser descrito em palavras em experiências 
sensoriais concretas. O tambor fala; o Orixá 
responde. O espaço do terreiro, sob a batida 
intensa e compassada dos atabaques, 
transforma-se num corpo coletivo de energia, 
pulsante e consciente, onde cada indivíduo se 
sente simultaneamente protegido e convocado 
para a experiência espiritual.
Paralelamente, os atabaques desempenham um 
papel essencial na ativação e harmonização dos 
centros energéticos, conhecidos na tradição iogue 
e espiritual como chacras. Os toques específicos 
ressoam com determinadas frequências que 

A FORÇA DOS 
ATABAQUES



17

A força dos Atabaques

estimulam os chacras superiores — o coração, 
a laringe e o terceiro olho — facilitando a 
comunicação emocional e espiritual, bem como 
a expressão da devoção; enquanto os chacras 
inferiores — o sacro, o básico e o plexo solar — são 
ativados para fornecer estabilidade, enraizamento 
e força vital. Esta ativação energética cria condições 
ideais para a incorporação mediúnica, permitindo 
que os participantes experimentem o transe de 
forma intensa, segura e controlada, ao mesmo 
tempo que o axé circula livremente pelo corpo, 
conectando o indivíduo ao coletivo e ao divino.
O ritmo dos atabaques possui também uma 
função purificadora e estruturante do ambiente 
ritualístico. Ao longo da gira, o compasso 
cadenciado limpo o espaço de energias dispersas, 
protege os participantes de influências externas 
negativas e estabelece uma atmosfera propícia 
à manifestação dos guias e à elevação da fé. 
O som torna-se assim uma espécie de escudo 
energético, sustentando o ritual e garantindo 
que cada momento da cerimónia se realize 
dentro de um contexto seguro e sagrado. Cada 
batida é, portanto, simultaneamente oração, 
proteção e chamamento, um gesto que mantém 
viva a tradição e fortalece a espiritualidade dos 
praticantes.
A dimensão cultural e ancestral dos atabaques 

é igualmente profunda. São instrumentos de 
educação, identidade e pertença, conectando 
os praticantes à herança africana e à memória 
dos seus antepassados. A prática rítmica 
e o domínio dos fundamentos transmitem 
conhecimento que vai para além do musical: é a 
história de um povo que sobreviveu à diáspora, 
preservando a sua fé, a sua cosmovisão e a sua 
ligação à natureza e ao cosmos. Cada toque 
é uma lição de resistência, uma afirmação de 
existência e continuidade cultural, reforçando 
a autoestima e o sentido de comunidade entre 
aqueles que participam da gira. Os atabaques 
tornam-se, assim, verdadeiros guardiões da 
ancestralidade, traduzindo através do som a 
ligação entre passado, presente e futuro.
No Candomblé, a organização dos atabaques é 
meticulosamente estruturada. O Rum, maior e 
mais grave, comanda o toque principal, impondo 
o ritmo e ditando o fluxo da cerimónia. O Humpi-
Runpí, de tamanho intermédio, responde ao 
Rum, criando diálogos sonoros que mantêm a 
dinâmica do ritual. Por fim, o Humlé-lé, menor e 
ágil, sustenta a base rítmica, garantindo coesão 
e continuidade, como se fosse o alicerce invisível 
sobre o qual se ergue toda a energia do terreiro. 
Cada tambor cumpre um papel específico, 
mas é na soma dos seus sons que se revela a 



18

A força dos Atabaques

verdadeira força da gira: um coração pulsante 
que une todos os participantes, conduzindo-os 
numa experiência coletiva de transcendência.
Além do aspeto ritual, os atabaques possuem 
também uma função estética e performativa. A 
beleza dos toques, a complexidade dos ritmos e 
a cadência dos movimentos dos Ogãs e músicos 
criam uma experiência sensorial completa, capaz 
de fascinar mesmo aqueles que se aproximam 
do terreiro sem compreensão prévia. A música 
não é apenas ouvida; é sentida no corpo, ressoa 
na alma e, muitas vezes, transforma-se em 
catalisador de emoções profundas, evocando 
alegria, reverência, respeito e, acima de tudo, 

uma ligação visceral ao divino.
Em última análise, os atabaques representam 
a materialização do inefável. São a voz do 
sagrado, o fio condutor entre mundos, o veículo 
que transforma energia em fé, som em oração 
e tradição em experiência viva. Ao tocar, o Ogã 
não apenas executa um ritmo; ele abre portais, 
convoca ancestrais, sustenta a comunidade e 
perpetua uma cultura milenar. Os atabaques 
são, assim, muito mais do que instrumentos: são 
símbolos vivos da espiritualidade afro-brasileira, 
pulsando com a memória de um povo, ecoando 
nos corações e lembrando-nos que, através do 
som, podemos tocar o divino.



19

A força dos Atabaques

SAÍDA DE AJOYÉ
No passado dia 18 de Outubro de 2025, 
foi com grande alegria que uma omo 
orisá completou mais um passo na sua 
caminhada espiritual , realizando a sua 
primeira obrigação e confirmação como 
Ajoyé. Como Agabá do Ilé Asé Opô Alaketu 
Omin Ògún e Babalorisá da nova autoridade, 
bem como em nome de toda a nossa família 
de Asé , quero desejar a Raquel d'Oyá que 
a sua Grande Mãe  a continue a abençoar, 
proteger e orientar pela sua vida fora.
Que Yá Oyá seja sempre o seu caminho, 

trazendo-lhe muitas alegrias, saúde e 
prosperidade. Como Bábalorisá da Ekedí 
agradeço também a confiança em mim 
depositada, assim como gratidão ao 
Otun Orisá do Terreiro Babalorisá Paulo 
d'Yemonjá
Agradeço também a todos os Omo Orisá 
pelo empenho e amor ao Santo.

Olorun Modupé. 

Babalorisa Jomar d'Ògún 

Saída de Ajoyé



20

Saída de Yaô



21

Espiritualidade Ecuménica

Origens
Francisco nasceu entre 1181 e 1182, na cidade 
de Assis, em Itália, filho de Pedro Bernardone, 
um comerciante próspero, e de Dona Pica. Foi 
inicialmente baptizado com o nome de João, 
na igreja de Santa Maria Maior, mas, após 
uma viagem de seu pai à França, passou a ser 
chamado Francisco, em homenagem à terra 
visitada. Desde cedo, cresceu rodeado de 
conforto material, mas também da influência 
de uma mãe que lhe transmitiu delicadeza, 
sensibilidade e virtudes que marcariam toda a 
sua vida.

Primeiros Anseios e Ambições
Na juventude, Francisco aspirava a conquistar 
fama, fortuna e prestígio. Como era costume na 
época, buscava a honra através das campanhas 
militares que frequentemente assolavam a 
região. Em 1201, sob o incentivo do pai, alistou-
se numa guerra declarada contra a Comuna 
de Assis. Entre 1202 e 1205, atravessou um 
período de inquietação profunda, marcado 
por doença e reflexão sobre o sentido da vida. 

Decidiu tornar-se cavaleiro, servindo a Igreja e 
lutando por causas que considerava nobres, 
conforme convocação do Papa Inocêncio III.

O Encontro com a Vocação
Em Espoleto, uma doença obrigou-o a 
permanecer, momento em que ouviu uma 
voz que lhe indagava sobre o verdadeiro 
serviço: servir ao Senhor ou aos homens? 
Esta experiência foi decisiva para a sua 
transformação interior. Em 1205, viajou 
até Roma, visitou a tumba de São Pedro e, 
indignado com a indiferença dos homens, 
entregou moedas aos pobres e trocou os ricos 
trajes por vestes humildes, experimentando a 
vida na pobreza pela primeira vez.
Pouco depois, em Assis, um encontro com um 
leproso revelou-lhe a força da compaixão. O 
que antes lhe provocava repulsa transformou-
se em doçura espiritual, levando-o a dedicar-se 
à oração e ao serviço aos mais necessitados. 
A experiência na capela de São Damião, 
semidestruída pelo abandono, reforçou a 
sua vocação: ouvir a voz do crucifixo que lhe 

SÃO FRANCISCO DE ASSIS
VIDA E LEGADO



22

Espiritualidade Ecuménica

ordenava restaurar a Igreja em ruínas.

Ruptura e Renúncia
O despojamento material tornou-se total. O 
pai exigiu a restituição dos bens, e Francisco, 
ciente da exigência de Cristo de priorizar Deus 
acima de tudo, despediu-se da família de forma 
simbólica, entregando-lhes os pertences e 
declarando que, dali em diante, apenas o Pai 
Celeste seria seu guia. A partir desse momento, 
entregou-se ao cuidado dos pobres e à 
reconstrução das pequenas capelas de Assis.

Vivência do Evangelho
Durante a reconstrução da capela de 
Santa Maria dos Anjos, a leitura de trechos 
do Evangelho despertou em Francisco a 
convicção de viver radicalmente conforme 
os ensinamentos de Cristo: sem bens, sem 
provisões, sem preocupações com segurança 
pessoal, entregando-se inteiramente à fé. Esta 
prática austera tornou-se a base da vida de 
Francisco e dos que se uniram a ele, vivendo 
de forma íntegra o Evangelho.

Evangelização e Seguidores
Francisco começou a percorrer aldeias e 
cidades, pregando e oferecendo exemplo 
de vida simples e piedosa. Inicialmente, não 
buscava seguidores, mas o seu carisma atraiu 
discípulos, como Bernardo de Quintaval e 

Pedro de Catânia. Três leituras do Evangelho 
serviram de guia: vender os bens e seguir 
Cristo, percorrer o caminho sem provisões, 
e negar-se a si mesmo para carregar a cruz 
diariamente. Estes princípios definiram a vida 
da fraternidade que então se formava.

Fundação da Ordem dos Irmãos Menores
Em 24 de fevereiro de 1208, Francisco 
fundou oficialmente a Fraternidade dos 
Irmãos Menores. Em 1209, o Papa Inocêncio 
III reconheceu oficialmente o seu carisma, 
percebendo que a inspiração de Francisco 
vinha diretamente de Deus e que a sua missão 
traria renovação à Igreja.

Influência sobre Clara e a Vida Religiosa
A espiritualidade de Francisco inspirou Clara, 
que fundou a ordem das Clarissas, dedicando-
se à pobreza, oração e vida comunitária. A sua 
orientação moldou não apenas Clara, mas 
também numerosos discípulos, transmitindo 
ensinamentos de humildade, caridade e 
serviço ao próximo.

Últimos Anos e Canonização
Em 1224, durante a festa da Porciúncula, 
recebeu a visão do Serafim alado e os 
estigmas, sinal de união total com Cristo. A 
saúde deteriorou-se rapidamente, e Francisco 
morreu a 3 de outubro de 1226, cantando 



23

hinos de louvor. Foi sepultado na igreja de São 
Jorge, em Assis. Dois anos depois, em 16 de 
julho de 1228, o Papa Gregório IX canonizou-o, 
reconhecendo a sua vida exemplar de 
santidade e dedicação à natureza, aos animais 
e aos pobres. Em 1939, Pio XII proclamou-o 
padroeiro principal da Itália.

Legado e Oração
São Francisco permanece como símbolo 
de amor à criação, caridade, humildade e 
dedicação total a Deus. A oração atribuída a ele 
sintetiza a sua filosofia de vida: ser instrumento 
de paz, amor e esperança, transformando 
o mundo através de gestos de perdão e 
compaixão: 

“Senhor, fazei de mim um instrumento 
da vossa Paz. 
Onde houver Ódio, que eu leve o Amor. 
Onde houver Ofensa, que eu leve o 
Perdão. Onde houver Discórdia, que eu 
leve a União. Onde houver Dúvida, que 
eu leve a Fé. 
Onde houver Erro, que eu leve a Verdade. 
Onde houver Desespero, que eu leve a 
Esperança. 
Onde houver Tristeza, que eu leve a 
Alegria. 
Onde houver Trevas, que eu leve a Luz! 
Ó Mestre, fazei que eu procure mais: 
consolar, que ser consolado; 
compreender, que ser compreendido; 
amar, que ser amado. 
Pois é dando, que se recebe. 
Perdoando, que se é perdoado e é 
morrendo, que se vive para a vida 
eterna! Amém.”

Espiritualidade Ecuménica



24

A linha das almas constitui uma das expressões 
mais profundas e emblemáticas da Umbanda, 
revelando um universo espiritual onde o 
entendimento da vida e da morte se entrelaça 
com a prática de auxílio, orientação e evolução 
interior. Dentro desta tradição, que combina 
elementos africanos, indígenas e europeus, as 
falanges que compõem esta linha são formadas 
por espíritos que, tendo experimentado os 
ciclos da vida terrena, regressam ao plano físico 
com uma missão clara: servir como mediadores 
entre o mundo visível e o invisível, oferecendo 
orientação, consolo e sabedoria àqueles que 
ainda percorrem a existência material. Esta linha 
de trabalho não é apenas uma categoria abstrata 
de entidades espirituais; ela é um campo de 
energia onde se manifesta a compreensão do 
sofrimento humano, a empatia e a capacidade 
de transformar experiências dolorosas em 
oportunidades de crescimento e aprendizagem.
As entidades que integram a linha das almas são, 
por definição, espíritos que viveram intensamente 
no plano terrestre e, ao retornarem, carregam 
consigo experiências de perda, superação, amor, 
arrependimento e iluminação. Cada um desses 
espíritos representa uma parcela do conhecimento 
acumulado através das encarnações, tornando-
se guardiões da memória da vida humana e da 

sua complexidade emocional. Esta dimensão do 
espiritual permite aos assistidos da Umbanda 
perceber que a morte não é um término absoluto, 
mas uma passagem natural, e que a existência 
continua sob outras formas, oferecendo 
ensinamentos e oportunidades de reflexão sobre 
o que realmente importa no percurso da alma.
A importância da linha das almas vai além do 
consolo imediato, pois ela estabelece uma ponte 
entre o encarnado e o desencarnado, mostrando 
que o amor, a compreensão e a compaixão não 
estão limitados ao mundo físico. As falanges 
trabalham de modo a sensibilizar os indivíduos 
para a necessidade do desapego, da aceitação 
e da valorização do que é verdadeiramente 
essencial, ensinando que cada experiência vivida, 
mesmo que dolorosa, possui um propósito e 
pode contribuir para a evolução espiritual. Nesta 
perspectiva, a linha das almas torna-se um reflexo 
da própria filosofia da Umbanda, na qual a prática 
espiritual e a experiência de vida se entrelaçam de 
forma inseparável.
O guia das almas ocupa um papel central nesta 
configuração, funcionando como condutor e 
facilitador da comunicação entre os médiuns e 
as entidades. Este guia não apenas organiza e 
harmoniza a atuação das falanges, mas também 
incorpora em si a sabedoria de múltiplas 

Página dedicada à Umbanda

LINHA DAS ALMAS



25

Página dedicada à Umbanda

existências, sendo capaz de interpretar e traduzir 
os ensinamentos espirituais de forma que façam 
sentido para os encarnados. É através deste guia 
que se estabelece a coerência da linha, permitindo 
que cada entidade atue de acordo com a sua 
especialidade, seja ela orientação, cura emocional, 
esclarecimento ou consolo, mantendo sempre 
o foco na evolução e no equilíbrio espiritual 
daqueles que buscam auxílio.
A linha das almas também representa um espaço 
de reflexão sobre a própria condição humana. Ao 
interagir com estas entidades, os encarnados têm 
a oportunidade de confrontar os seus medos, 
dúvidas e angústias, compreendendo melhor 
a impermanência da vida e a continuidade da 
existência após a morte. A experiência oferecida 
por esta linha é simultaneamente reconfortante 
e educativa, pois ensina que a vida não termina 
com a morte física e que as lições aprendidas 
podem ser aplicadas em benefício próprio e 
do próximo. Este entendimento fortalece a 
consciência de que cada ação, cada escolha 
e cada sentimento têm repercussões que se 
estendem além do mundo físico.
No contexto cultural e histórico da Umbanda, a 
linha das almas reflete o encontro e a síntese de 
múltiplas tradições. As culturas africanas, com 
suas concepções sobre o mundo espiritual, 
a ancestralidade e a continuidade da vida, 
influenciaram profundamente a formação destas 

falanges. Os elementos indígenas, por sua vez, 
contribuíram com a percepção da interconexão 
entre todos os seres vivos e a natureza, enquanto 
os princípios europeus, particularmente os de 
caráter cristão, incorporaram ideias de moralidade, 
serviço e caridade. O resultado é uma linha 
espiritual única, que representa a fusão de saberes 
e experiências diversas, tornando a Umbanda uma 
religião singularmente inclusiva e adaptável às 
necessidades espirituais de cada indivíduo.
A linha das almas exerce também uma função 
de equilíbrio e harmonia dentro da dinâmica 
energética dos terreiros. As falanges atuam 
como estabilizadores das energias, ajudando a 
neutralizar desequilíbrios emocionais, psíquicos 
e espirituais. A sua presença traz segurança, 
confiança e uma sensação de proteção aos 
encarnados, permitindo que enfrentem suas 
dificuldades com maior serenidade. A interação 
com estas entidades também desperta a 
consciência sobre a interdependência entre todos 
os seres, promovendo valores de solidariedade, 
empatia e compreensão, fundamentais para a 
construção de uma vida equilibrada e plena.
Outro aspecto relevante da linha das almas é a 
sua capacidade de demonstrar, de forma prática, 
que o crescimento espiritual é um processo 
contínuo. As entidades que a compõem não 
representam perfeição, mas sim a evolução 
constante, servindo como exemplo de como é 



26

Página dedicada à Umbanda

possível superar desafios, transformar dores 
em aprendizado e caminhar em direção à luz 
do conhecimento espiritual. Esta mensagem é 
essencial na Umbanda, pois reforça a ideia de que 
todos os indivíduos têm potencial para evoluir, 
independentemente das circunstâncias, das 
limitações ou das dificuldades enfrentadas na vida 
terrena.
A linha das almas ainda se destaca por oferecer 
uma compreensão profunda sobre a relação 
entre o mundo físico e o mundo espiritual. Ao 
reconhecer a importância das experiências 
desencarnadas, aprendemos que a vida não se 
restringe à materialidade, mas que existe uma 
dimensão que transcende o corpo e os sentidos, 
permeada por energias, consciências e forças 
sutis que influenciam direta ou indiretamente 
a nossa existência. Esta percepção ajuda a 
desenvolver uma visão mais ampla sobre os 
acontecimentos da vida, reduzindo o medo da 
morte e promovendo uma maior valorização do 
presente, da convivência e da evolução pessoal.
Adicionalmente, a linha das almas funciona 
como um espaço de reconciliação. As falanges 
auxiliam os encarnados a lidar com sentimentos 

de culpa, arrependimento ou rancor, oferecendo 
perspectivas que possibilitam a compreensão das 
experiências vividas e o perdão, tanto a si mesmo 
como aos outros. Este processo de reconciliação 
é essencial para a saúde espiritual, pois liberta a 
mente e o coração, permitindo que o indivíduo 
siga o seu caminho com leveza, sabedoria e 
propósito.
Por fim, compreender a linha das almas é 
compreender um dos pilares centrais da 
Umbanda: a integração entre o físico e o 
espiritual, o passado e o presente, o encarnado 
e o desencarnado. Ela nos ensina que a vida é 
um ciclo contínuo, que as experiências de dor 
e alegria têm valor e que a evolução espiritual é 
uma tarefa que exige consciência, dedicação e 
abertura ao aprendizado constante. Ao interagir 
com estas entidades, os praticantes da Umbanda 
aprendem a reconhecer a importância de cada 
alma, a respeitar os ciclos da existência e a cultivar 
virtudes que transcendem o tempo e o espaço, 
reforçando a ideia de que a espiritualidade 
não é apenas um recurso para momentos de 
dificuldade, mas um guia permanente para uma 
vida mais plena e iluminada.



27

Viva Alégre Coma Saudável | Ebó | Oferenda | Invocação

EBÓ | OFERENDA

INVOCAÇÃO

Cozer um prato de milho vermelho,
Polvilhar com coco ralado.
Enfeitar com rodelas de coco seco.
Ofereça no assentamento ou na mata, junto a uma 
árvore em crescimento, a pai Osossi, agradecendo 
e fazendo os respetivos pedidos.

VIVA ALÉGRE, 
COMA SAUDÁVEL!

OKÉ ARO!
PAI OSOSSI (OXOSSE), 
PAI DO GRANDE ASÈ:

NOS DÊ O VOSSO ASÈ DO 
ACERTO!

NOS INCUTA O VOSSO 
ASÈ DA BOA COLHEITA!

QUE APRENDAMOS 
COMO O SR, A UTILIZAR 

A FLECHA DA PAZ, 
DA LIBERDADE, DO 

DIÁLOGO, DO RESPEITO 
E DA HONRA!

PANQUECA DE BATATA-DOCE, 
AMÊNDOA E COCO

Ingredientes
100 g de batata-doce
3 colheres de sopa de farinha de amêndoa
50 mL de bebida vegetal
1 ovo médio
1 colher de café de fermento em pó
1 colher de sobremesa de coco ralado
Canela em pó q.b.
Óleo de coco ou azeite q.b. (opcional)

Instruções de preparação
Coloque a batata-doce a cozer num tacho com 
água. Depois de cozida, retire a pele e esmague a 
polpa com um garfo até obter um puré homogéneo. 
Reserve. Num processador de alimentos, junte o 
puré de batata-doce e misture com o ovo batido. 
Acrescente a farinha de amêndoa, o fermento em pó 
e a bebida vegetal, triturando até obter uma massa 
uniforme. Adicione o coco ralado e envolva bem 
na mistura. Unte uma frigideira antiaderente com 
óleo de coco, pré-aquecida, e retire o excesso com 
papel absorvente. Quando estiver quente, coloque 
a massa e deixe cozinhar cada lado durante cerca 
de três minutos. Sirva as panquecas polvilhadas 
com canela a gosto.



28

CARNEIRO 
21|03 a 20|04
Novo ciclo de vida. Amadurecimento 
forçado. Fim de velhos hábitos e 
crenças. Exige mais responsabilidade 
e clareza de propósito. Aja com 

estratégia, não apenas por impulso. Construa bases 
sólidas para o futuro.
Faça da sua casa um refúgio e invista no seu bem-estar 
emocional. Não corra contra o tempo. Defina um foco e 
evite a dispersão de energia, fortalecendo assim a sua 
autoestima e, consequentemente, atraindo relações 
mais maduras e autênticas.

TOURO �
21|04 a 20|05
Sofreu, nos últimos anos, grandes 
transformações pessoais. Aproveite 
para libertar-se de velhos padrões, 
surpresas e mudanças repentinas 
(visuais, na rotina e na identidade). 

Abrace as mudanças e não resista ao novo. Mantenha 
a mente aberta e flexível. Crie novas habilidades para 
aumentar o seu potencial de ganhos.
Diga o que sente e utilize o poder da palavra para o seu 
crescimento. Busque o equilíbrio entre a estabilidade 
que tanto valoriza e a necessidade de espaço do 
parceiro. Organize o seu dia, estabeleça limites e evite o 
excesso de idealização no trabalho.

GEMEOS
�21|05 a 20|06
O auge da sorte e da expansão pessoal 
abre novos caminhos, trazendo 
mais otimismo, crescimento da 
autoconfiança e oportunidades em 
todas as áreas. Este é o seu grande ano! 

Inicie projetos audaciosos e abra-se a novas experiências. 
Acredite no seu potencial. Aproveite a sorte e planeie os 
seus ganhos com inteligência e estratégia.
Assuma o protagonismo no seu campo de atuação, 
trabalhando com seriedade e foco. Use a sua comunicação 
para resolver pendências e fortalecer os seus laços 
afetivos. Selecione com cuidado as pessoas que o inspiram 
e apoiam os seus novos propósitos.

CARANGUEJO 
 21|06 a 20|07
Período de sorte e expansão pessoal. 
Muitas oportunidades de crescimento 
em todas as áreas, mais otimismo, 
autoconfiança e a chance de realizar 

metas importantes. Defina objetivos ambiciosos e 
trabalhe com disciplina para alcançar um novo patamar 
social. Prepare-se financeiramente para um futuro de 
grandes projetos, focando na poupança.
Invista em aprendizado e espiritualidade para um 
profundo crescimento interno. O desejo de conexão 
profunda e de partilha de planos com o parceiro está em 
alta. O diálogo é a chave para aprofundar os laços.

LEÃO 
�21|07 a 20|08
Expansão de novos horizontes, estudos 
superiores e crenças. Oportunidade de 
lançar projetos ambiciosos, que exigem 
disciplina e seriedade para serem 

estruturados. Mantenha o otimismo, mas trabalhe com 
método e foco para materializar as suas grandes ideias. 
Invista no networking e colabore com grupos para alcançar 
os seus objetivos.
Lide com a verdade sobre questões financeiras delicadas. 
Momento de cura e amadurecimento emocional. Tire um 
tempo para si, recarregue as energias e cuide da saúde mental. 
Busque parcerias que apoiem a sua busca por liberdade e 
crescimento pessoal.
.

VIRGEM
21|08 a 20|09
Amadurecimento e estrutura nos 
relacionamentos sérios, sejam amorosos 
ou de negócios. Parcerias frágeis podem 
desfazer-se, enquanto as sólidas se 
fortalecem com compromisso. Assuma a 

responsabilidade pelo tipo de parceria que atrai e busca. Seja 
claro sobre as suas expectativas.
Planeie os seus movimentos de carreira e esteja pronto para 
assumir um papel de liderança ou maior visibilidade. Amplie 
o seu networking e colabore com pessoas que partilham os 
seus ideais e metas. Busque clareza e objetividade ao lidar 
com assuntos financeiros delicados ou impostos. Invista em 
estudos e viagens para enriquecer a sua visão de mundo e 
a carreira.

Previsões Astrológicas

PREVISÕES PARA OS MESES DE

DEZEMBROA MAIO



29

Previsões Astrológicas

BALANÇA
21|09 a 20|10
Início de um ciclo de amadurecimento 
e seriedade nos relacionamentos 
amorosos e de negócios. Parcerias 
frágeis podem ser testadas; 
as sólidas estruturam-se com 

compromisso. Seja claro sobre as suas expectativas 
e assuma a responsabilidade pelas suas escolhas de 
parceiro. Invista em conhecimento e abra-se a culturas 
e filosofias diferentes.
Estabeleça limites no trabalho e cuide da saúde mental e 
física com rigor. Busque liberdade financeira por meio de 
investimentos ou renegociação de dívidas.

ESCORPIÃO �
21|10 a 20|11
Início de um ciclo de sorte nas finanças 
partilhadas (heranças, empréstimos e 
investimentos) e de cura emocional 
profunda. Estruture a sua rotina com 
rigor para melhorar a produtividade 

e o bem-estar físico. Busque conhecimento e invista em 
experiências que ampliem a sua visão de mundo.
Continuação da revolução nas parcerias amorosas e 
de negócios. Podem ocorrer rompimentos inesperados 
ou encontros súbitos que mudam o status do 
relacionamento. Dedique-se com seriedade aos seus 
prazeres e assuma o papel de liderança na educação dos 
filhos, se aplicável.

SAGITÁRIO 
21|11 a 20|12
Início de um grande ciclo de sorte e 
expansão nas parcerias amorosas, 
conjugais e de negócios. Ótimo 
momento para casamento ou 
sociedades. Invista na comunicação e 

abra-se a novas e importantes conexões. Materialize as 
suas ideias com disciplina.
Não idealize excessivamente as relações. Fortaleça os 
seus alicerces e crie um ambiente doméstico que lhe 
traga segurança e estrutura. Use recursos externos para 
o seu crescimento. Lide com a verdade sobre as suas 
emoções profundas. Adapte-se rapidamente a novos 
métodos de trabalho para otimizar a sua rotina.

CAPRICÓRNIO 
21|12 a 20|01
Início de um ciclo de reestruturação 
profunda do lar e das raízes. Exige 
maior responsabilidade familiar ou a 
necessidade de organizar o ambiente 
doméstico de forma permanente. 

Fortaleça os seus alicerces emocionais e defina limites 
saudáveis na vida familiar. Abra-se para o compromisso e 
invista na felicidade e expansão das suas parcerias.
Otimize os seus métodos de trabalho e priorize o auto-
cuidado e o bem-estar. Foque-se no aprendizado de 
longo prazo e use a comunicação de forma estratégica 
e responsável. Permita-se inovar nos seus hobbies e 
encontre maneiras autênticas de se divertir.

AQUÁRIO 
�21|01 a 20|02
Início de um ciclo de amadurecimento 
na comunicação e nos estudos. Exige 
disciplina para aprender, escrever e 
estruturar ideias. A sua palavra ganha 
peso e seriedade. Use a comunicação 

de forma estratégica, sendo claro e responsável ao 
transmitir informações. Priorize o bem-estar e invista em 
hábitos que melhorem a sua qualidade de vida.
Deixe a criatividade fluir e abra-se para a alegria e a 
paixão. Organize o seu orçamento e invista no futuro 
com disciplina. Busque liberdade dentro do lar e evite 
prender-se a padrões familiares antigos.

PEIXES 
�21|01 a 20|02
responsabilidades e definir metas de 
vida a longo prazo com seriedade. 
Defina os seus limites e trabalhe com 
disciplina para materializar os seus 
sonhos. Organize o seu orçamento 

com rigor e evite gastos desnecessários.
Invista no seu bem-estar em casa e fortaleça os laços 
familiares. Continuação da revolução na comunicação 
e no aprendizado, com ideias originais e súbitas e 
oportunidades de aprender coisas novas de forma 
rápida e inovadora.



30

SAÍDA DE YAO
No passado dia 01 de Novembro de 2025, 
foi com grande alegria que um omo 
orisá  do Ilé Asé Opô Alaketu Omin Ògún 
concluiu mais um passo da sua caminhada 
espiritual, realizando a sua iniciação no 
Candomblé. Como Baba Egbé do Ilê e 
Babalorisá da Yaô, bem como em nome 
de toda a nossa família de Asé , queremos 
desejar a Célia d' Ògún, que o seu Grande 
Baba  a continue a abençoar, proteger e 
orientar pela sua vida fora.
Que Baba Ògún seja sempre o seu caminho, 

trazendo-lhe muitas alegrias, saúde e 
prosperidade.
Como Bábalorisá da Yaô agradeço também 
a confiança em mim depositada, assim 
como gratidão eterna ao Agabá da Casa, 
Babalorisá Jomar d'Ògún e ao Otun Orisá do 
Terreiro Babalorisá Paulo d'Yemonjá
Agradeço também a todos os Omo Orisá 
pelo empenho e amor ao Santo.
Olorun Modupé. 

Babalorisa Miguel d'Ògún 

Saída de Yao



31

Saída de Yao



32

No coração das florestas brasileiras, ergue-se 
a gameleira, árvore de tronco robusto e raízes 
aéreas que descem do alto como fios ancestrais 
a tocar a terra, como se quisessem conectar 
o céu e o solo num abraço eterno. Sob a sua 
copa densa, a luz do sol filtra-se em mosaicos 
dourados, criando refúgios frescos onde a vida se 
aninha em silêncio. Mais do que uma mera planta, 
a gameleira parece guardar a memória da terra e 
a sabedoria dos séculos, como se cada nó, cada 
fissura da sua madeira, contivesse segredos que 
apenas os espíritos da floresta compreendem. 
É conhecida também como figueira-brava ou 
mata-pau, nomes que transcendem a descrição 
botânica e sugerem a força, a resistência e a 
aura de mistério que emanam de sua presença, 
tornando-a símbolo de perseverança, proteção e 
conexão profunda com a natureza.
As suas raízes aéreas, que descem serpenteando 
do alto, entrelaçam-se com outras árvores e 
rochas, ora oferecendo sustento e abrigo, ora 
impondo a sua força numa dança silenciosa 

de coexistência e sobrevivência. Nessas raízes, 
a árvore extrai não apenas água e nutrientes, 
mas também energia vital que parece vibrar no 
próprio solo, como se o corpo da gameleira fosse 
um elo entre o mundo visível e o invisível. Sob 
a sua copa, aves de diversas cores encontram 
abrigo, macacos saltitam entre os galhos, e 
pequenos insetos movimentam-se sem pressa, 
compondo uma sinfonia discreta de vida que 
revela a interdependência de todas as espécies. 
Os frutos pendentes da gameleira alimentam 
tanto a fauna como os seres humanos que dela 
se aproximam, perpetuando ciclos de vida, morte 
e renovação, fazendo da árvore não apenas um 
ser vivo, mas uma verdadeira guardiã da floresta 
e da harmonia do ecossistema.
A gameleira impõe-se na Mata Atlântica, no 
Cerrado e mesmo em regiões mais áridas, 
revelando uma adaptabilidade notável. A sua 
capacidade de sobreviver e prosperar em 
diferentes solos e climas reflete não apenas 
força física, mas também uma sabedoria 

Gameleira Branca

GAMELEIRA BRANCA



33

Gameleira Branca

silenciosa adquirida ao longo dos séculos. A 
árvore parece conhecer o ritmo do tempo, 
resistir às tempestades e florescer apesar das 
adversidades, tornando-se símbolo de resiliência 
e longevidade. Ela é, em cada aspecto, um 
monumento vivo à paciência da natureza e à sua 
implacável capacidade de regeneração.
Mas a presença da gameleira não se limita à 
esfera física. Nas tradições populares brasileiras, 
esta árvore assume dimensões sagradas. Torna-
se ponto de encontro entre o mundo terreno e o 
espiritual, um local onde se depositam oferendas 
e preces, e onde se acredita que os ancestrais 
observam e protegem aqueles que se aproximam 
com respeito e reverência. Histórias e lendas 
transmitidas de geração em geração falam de 
encontros amorosos, rituais secretos e eventos 
sobrenaturais que acontecem sob a sua sombra, 
conferindo-lhe um caráter quase místico, capaz 
de transformar qualquer espaço comum numa 
encruzilhada de energias invisíveis.
A gameleira é também palco de convivência 
comunitária. Em vilas e aldeias, a sua sombra 
acolhe reuniões, celebrações e festas, tornando-
se o coração social do local, um ponto de 
convergência onde a vida cotidiana se entrelaça 
com a espiritualidade e a tradição. As raízes e 
o tronco tornam-se testemunhos silenciosos 

de histórias humanas, guardando memórias 
de encontros, acordos, risos e lágrimas, numa 
continuidade entre o passado e o presente.
Diferentes espécies de gameleira apresentam 
particularidades que revelam facetas diversas 
desta guardiã da floresta. A Figueira-Brava, 
com tronco esbranquiçado e folhas largas, 
produz frutos que atraem animais e pássaros, 
contribuindo para a dispersão de sementes e 
perpetuação da vida. A Mata-Pau, por sua vez, 
cresce sobre outras árvores, envolvendo-as com 
raízes aéreas, demonstrando a complexa dança 
da coexistência e da competição, onde a proteção 
e a dominação se equilibram delicadamente. 
A Figueira-Estranguladora, como o próprio 
nome sugere, envolve a planta hospedeira até 
que esta sucumba, um lembrete silencioso da 
força inexorável da natureza e da necessidade 
de adaptação e resiliência. Cada espécie, à sua 
maneira, mantém o equilíbrio ecológico, protege 
o solo, proporciona abrigo e alimento, e sustenta 
uma rede invisível de relações que mantém a 
floresta viva.
Os usos humanos da gameleira também revelam 
a sua importância multifacetada. A sua madeira 
resistente é empregue na construção, na 
marcenaria e no artesanato, transformando-se 
em estruturas duradouras, móveis rústicos ou 



34

Gameleira Branca

ornamentos que carregam a força da árvore. 
As folhas, frutos e cascas possuem virtudes 
medicinais reconhecidas há séculos, sendo 
usadas para aliviar inflamações, tratar feridas, 
estimular a fertilidade e harmonizar a saúde 
digestiva. Para os animais, a árvore é fonte de 
alimento e refúgio; para a terra, um escudo 
natural contra a erosão, protegendo rios e 
nascentes, mantendo a humidade e a fertilidade 
do solo.
Mais do que tudo, a gameleira inspira 
contemplação. A sua presença impõe respeito 
e reverência, lembrando que cada árvore, cada 
raiz, cada folha é parte de um todo maior. Olhar 
para a gameleira é perceber a interconexão 
entre todos os seres, a persistência da vida e 
a paciência da natureza. Ela ensina que a força 
não reside apenas no crescimento rápido ou na 
exuberância passageira, mas na capacidade de 
permanecer firme, proteger, nutrir e sobreviver. 
A gameleira é, assim, guardiã, professora e 
símbolo da própria vida, perpetuando-se como 
um monumento vivo à força e à sabedoria da 
natureza, um elo sagrado entre o humano, o 
animal e o divino.



35

O Candomblé, Expressão cultural e religiosa afro-brasileira 

O CANDOMBLÉ
EXPRESSÃO CULTURAL E RELIGIOSA AFRO-BRASILEIRA 

O Candomblé, enquanto religião afro-brasileira, 
não é apenas uma expressão espiritual, mas 
também um testemunho histórico da diáspora 
africana e da resiliência cultural dos povos 
escravizados. Sua formação não aconteceu 
de maneira linear ou uniforme; ao contrário, é 
fruto de encontros, deslocamentos forçados e 
adaptações profundas, tanto no plano simbólico 
quanto no social e ambiental. A própria 
etimologia do termo remete à ideia de culto, 
louvor e reza, conceitos que se entrelaçam à 
noção de preservação de memória ancestral e 
continuidade de práticas culturais em contextos 
hostis. Ao ser trazido para o Brasil, o Candomblé 
tornou-se um espaço de resistência, organização 
comunitária e reinvenção, onde tradições 
africanas foram reinterpretadas e adaptadas 
a um território desconhecido, marcado por 
ecossistemas distintos, culturas indígenas e 
uma sociedade colonial marcada pela violência 
e desigualdade.
Os diferentes grupos africanos que chegaram 
ao Brasil entre os séculos XVII e XIX trouxeram 
consigo cosmologias complexas, códigos 

sociais, linguagens simbólicas e sistemas 
de conhecimento profundamente ligados à 
natureza. Os iorubás, conhecidos também 
como nagôs, vindos do território da atual 
Nigéria, trouxeram estruturas hierárquicas, 
modelos de cooperação comunitária e sistemas 
de governança interna que se refletiam na 
organização de cultos e sociedades rituais. Os 
jejes, oriundos do antigo Daomé, agregaram 
outros elementos simbólicos, incluindo a 
veneração de divindades que personificavam 
forças naturais específicas, enquanto os bantos, 
dispersos por diferentes regiões do centro 
e sul da África, contribuíram com formas de 
sociabilidade e crenças que se mesclaram às 
práticas já existentes, criando uma riqueza 
de tradições que se consolidaria no território 
brasileiro. A convivência desses grupos, 
forçada pelas condições da escravidão, exigiu 
uma reorganização cultural que permitisse a 
preservação da identidade africana, ao mesmo 
tempo em que se adaptavam a novos ambientes 
e interagiam com outras etnias e culturas locais.
A chegada tardia de iorubás e jejes em relação 



36

aos bantos, especialmente à Bahia, conferiu-
lhes um status de relativa “pureza” cultural, 
ou seja, de preservação de práticas e crenças 
menos misturadas com elementos externos. 
Essa característica favoreceu a manutenção 
de estruturas rígidas de hierarquia, regras de 
convivência e padrões sociais que refletiam 
a organização tradicional africana. Por outro 
lado, os bantos, pela interação mais intensa 
com populações mestiças e indígenas, foram 
responsáveis por inovações simbólicas, 
reinterpretando rituais, adaptando cultos e 
incorporando elementos ambientais locais, 
como novas espécies de plantas, rios e 
florestas, para manter viva a conexão com a 
ancestralidade. Esta dinâmica resultou em 
uma diversidade de expressões religiosas que, 
apesar de distintas, compartilhavam o mesmo 
fundamento: a ligação indissociável entre 
ancestralidade, natureza e identidade cultural.
O Candomblé no Brasil desenvolveu-se, 
portanto, como um espaço de reinvenção 
cultural contínua, onde a preservação da 
memória ancestral se articulava com a 
necessidade de adaptação. Os primeiros 
terreiros organizados, como a Casa Branca do 
Engenho Velho, fundada em Salvador, ilustram 
essa síntese entre tradição e inovação. Espaços 

como este não apenas preservavam divindades, 
mitos e narrativas, mas também estruturavam 
a vida social, garantindo que valores éticos, 
papéis comunitários e respeito à experiência 
e à hierarquia fossem transmitidos de forma 
consistente. A Casa Branca e outros terreiros 
pioneiros atuaram como centros de preservação 
cultural, mantendo o vínculo entre gerações e 
fortalecendo a identidade de grupos que, fora 
desse espaço, enfrentavam discriminação e 
marginalização.
Um aspecto central do Candomblé é a relação 
com a natureza, que se manifesta na forma 
como os elementos naturais são incorporados 
à simbologia da religião. Rios, florestas, animais 
e solos férteis não são apenas cenários ou 
recursos, mas parte da própria cosmovisão: 
o ser humano é percebido como uma 
extensão da natureza, e a ação humana é 
entendida como influenciada e mediada pelos 
elementos naturais. Essa concepção permitiu 
que os africanos transplantados para o Brasil 
reconstruíssem seus cultos, reinterpretando a 
flora e fauna locais, redesenhando a geografia 
simbólica e mantendo a conexão com o que 
consideravam sagrado. O estudo das árvores, 
dos rios e dos bosques sagrados revela como os 
elementos naturais foram lidos como símbolos 

O Candomblé, Expressão cultural e religiosa afro-brasileira 



37

O Candomblé, Expressão cultural e religiosa afro-brasileira 

de ancestralidade, força e continuidade cultural, 
funcionando como mediadores entre o mundo 
humano e o mundo espiritual.
A adaptação ambiental incluiu também o 
deslocamento simbólico de divindades. 
Xangô, que na África era associado a um reino 
específico, precisou ser reinterpretado em 
função das novas paisagens brasileiras; Oxum, 
divindade da água doce, passou a ter suas 
narrativas ligadas aos rios locais, como o Rio 
Oxum; Iemanjá, originalmente cultuada em 
rios africanos, encontrou no litoral brasileiro 
uma nova morada simbólica. Essas adaptações 
não significaram perda de identidade, mas a 
capacidade de preservar e reforçar a ligação 
ancestral em contextos geográficos e ecológicos 
distintos. Cada mudança no ambiente físico 
resultava em novas formas de ritualizar, 
simbolizar e interagir com o mundo, mostrando 
a plasticidade cultural do Candomblé e sua 
capacidade de reinvenção.
A ancestralidade, elemento central do 
Candomblé, é transmitida através de histórias, 
mitos e práticas culturais que mantêm viva a 

memória dos antepassados. Esses elementos 
funcionam como sistemas de conhecimento 
que orientam a vida social, ética e simbólica 
dos adeptos. A consciência histórica é 
reforçada pela oralidade, pela preservação 
de genealogias, pela narrativa dos mitos 
fundadores e pela valorização de experiências 
coletivas que atravessaram a escravidão, o exílio 
e a discriminação. Cada mito ou narrativa sobre 
os Orixás serve como uma metáfora para a 
história do grupo, ligando passado e presente, 
experiência individual e memória coletiva, 
natureza e sociedade, e permitindo que cada 
geração compreenda seu lugar no mundo e seu 
vínculo com os ancestrais.
O Candomblé, dessa forma, representa uma 
síntese entre tradição e inovação, história e 
natureza, ancestralidade e adaptação cultural. 
Ele é tanto um reflexo das experiências 
africanas como um produto das condições 
brasileiras, onde o deslocamento geográfico, a 
escravidão e a interação com outras culturas 
forçaram uma reconfiguração simbólica. A 
religião tornou-se um meio de preservação 



38

O Candomblé, Expressão cultural e religiosa afro-brasileira 

identitária, de construção de memória coletiva 
e de articulação entre o humano e o ambiente, 
revelando uma inteligência cultural que 
permite a sobrevivência e continuidade de um 
legado complexo, resistente e profundamente 
significativo.
O estudo do Candomblé exige, portanto, 
não apenas o entendimento dos elementos 
ritualísticos, mas também a análise das 
estratégias culturais, sociais e ambientais que 
permitiram sua preservação e reinvenção. 
A trajetória dos afro-brasileiros ilustra como 
culturas, mesmo diante da violência, da 
dispersão e da marginalização, conseguem 
preservar identidade, transmitir memória e 
construir formas inovadoras de expressão 
cultural que dialogam com o passado e com 
o presente. O Candomblé é, assim, ao mesmo 
tempo, religião, história, ecologia simbólica e 
testemunho da capacidade humana de manter 
coesão cultural e memória coletiva em condições 
de adversidade extrema, estabelecendo um 
modelo singular de continuidade cultural que 
permanece vivo até hoje.



39

AGORA ON-LINE

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

Ju
nh

o 
 a 
N

ov
em

br
o

2014 | Nº 29 | Semestral | Preço 3,50 €

Iso Iro Iroko

CA
N

D
O

M
BL

É

 Orisá Iroko
  O Sacerdócio
  Palavra Asé
  Candomblé de Caboclo na Bahia
  Escolha do Rei entre o povo 
Yorubá

 “A raiz do Ilé Asè Opô Ajagunã”
  Kosi Okutá; Kosi Orisá

 “Sem pedra, sem Orixa”.

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00029

“A raiz do 
Ilé Asè Opô Ajagunã”

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

D
ez

em
br

o 
20

14
  a

 M
ai

o 
20

15

2014/2015 | Nº 30 | Semestral | Preço 3,50 €

CA
N

D
O

M
BL

É

 Yamin
  Inhame
  Os Orisás
  Galinha de Angola
  Ya Mi Agbá
 O Acaçá
  Saídas de Yaos e Ajoies
  Significado do Ebó
  Arte do Mestre Didi
  A Quartinha

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00030

Senhora do passaro da noite
Yamin Previsões

2015Pai Jomar 
          para

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

JA
N

E
IR

O
 A

 N
O

V
E

M
B

R
O

2016 | Nº 32 | Semestral | Preço 3,50 €

  PO
V

O
 D

E SA
N

TO
 E A

SE  nº32 

  

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00032

OSSAIN
SENHOR DAS FOLHAS!

PREVISÕES PARA

2016
por Bábálórísá Jomar d’Ògún

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

h
o

r
ó

sC
o

p
o

 d
E

  J
U

n
h

o
 A

 n
o

v
E

m
b

r
o

2016 | Nº 33 | Semestral | Preço 3,50 €

osálá
o grAndE pAi!

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00033 Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
 M

A
IO

2017 | Nº 34 | Semestral | Preço 3,50 €

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00034

OMULU
ORIXÁ DA CURA

2017
PREVISÕES

PAI JOMAR PARA

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  J
U

N
H

O
 A

 N
O

V
E

M
B

R
O

2017 | Nº 35 | Semestral | Preço 3,50 €

AJAGUNAN
O GUERREIRO BRANCO

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00035 Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
  M

A
IO

2017 | Nº 36 | Semestral | Preço 3,50 €

 

2018ORISÁS 
REGENTES

POR PAI JOMAR D'ÒGÚN

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  J
U

N
H

O
 A

 N
O

V
E

M
B

R
O

2019 | Nº 39 | Semestral | Gratis

ÒGÚN
O CAMINHO

Entrega do Oyé de 
Yalórísá à Omo Orisá 

Stephanie d'Nanã

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
 M

A
IO

2019/20 | Nº 40 | Semestral | Gratis

ÒSÙMÀRÈ
A TRANSFORMAÇÃO

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

ORISÁS REGENTES 

2020
POR PAI JOMAR D'ÒGÚN



40

http://www.casadeogunlojaonline.com/

