
H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
 M

A
IO

2023/24 | Nº 48 | Semestral | Grátis

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

ATOTO
AJUBERO

ORISÁS REGENTES 

2024
POR PAI JOMAR D'ÒGÚN



2

AlAmedA GuerrA Junqueiro, 34 | lArAnJeiro | 2810-072 AlmAdA
tel: 21 259 54 08 | tm: 96 634 00 55 | casadeogun@gmail.com 

perto do bAnco millennium, bAnif e estAção de metro s. Gedeão

candomblé, 
umbanda e 
esotéricos

em comércio de produtos de 

www.casadeogunlojaonline.com

casadeOgun_versocapa_2.indd   1 11/12/27   22:58:23



3

SUMÁRIO

Notas:  �
1. �Toda a imagem e conteúdos dos anúncios publicados nesta revista, são da 

exclusiva responsabilidade dos respectivos anunciantes;
2. �A redação desta revista está elaborada segundo o novo acordo ortográfico.

editora

Documentário Informativo	 4

Omulu	 5

Orisás Regentes 2024	 9

O Acarajé de Óya	 11

Lavagem de Santo António 2023	 13

Espiritualidade Ecuménica	 19

Página dedicada à Umbanda	 21

Saída de Yaô	 24

Saída de Yaô	 26

Previsões Astrológicas	 28

Viva Alégre Coma Saudável  	 30

A Cabaça	 31

Picão-da-Praia	 33

Deburù, Pipoca: A Flor do Velho	 35

FICHA TÉCNICA: Povo de Santo e Asè
Propridade de: Lendas & Cultos
Morada: Rua Qta. das Padeiras - Viv. S. Jorge, nº 10
2815-795 Sobreda da Caparica - Almada
NIF: 508 573 025
Nº Registo na E.R.C: 125412
Depósito Legal: 280080108 
Director: J. Pinto, (Ogun)
Director Adjunto:  P. Fialho, (Yemanjá) 
Sede de Redacção:
Rua Qta. das Padeiras - Viv. S. Jorge, nº 10  
2815-795 Sobreda da Caparica - Almada
Periodicidade: Semestral
Coordenador Gráfico: Rui Toscano, (Logun Odé)
Redação: Miguel Dinis, (Ogun)
Comercial: �Licinia Marques, (Osun) 96 221 17 62
Representante legal na Bahía /Brasil: 
Aristides de Oliveira Mascarenhas (Osalá Osaguian)
Tel: 21 294 06 84 Fax: 21 295 17 43 TM: 96 275 40 40
E-mail: povosantoease@gmail.com

EDITORIAL

Não é incomum, ouvirmos dizer algumas vezes por algu-
mas pessoas do santo, sobretudo referentes ao candom-
blé, a seguinte expressão:
“cada um mexe a sua panela com a colher que quer e 
gosta”.
Isto para justificar algum “preceito” desconhecido até 
então por outros.
Em parte, estou perfeitamente de acordo, até porque 
cada um, isto é: cada grupo pertence a uma determina-
da raíz, “nação”, que outro grupo não pertence. 
Mas de forma alguma, pode ser desculpa para se fazer 
e inventar o que se quer, porque simplesmente aquela 
pessoa ou pessoas , não passaram e nem são o que se 
dizem ser… Infelizmente, temos muita gente adentrar 
em terreiros de candomblé, só para “piscar o olho” a 
possíveis fundamentos, mais ou menos desprotegidos 
por quem os devia proteger: os Babalorisás/Yalorisás ; 
Pais / Mães de santo.
A fé é primordial, é necessária, mas não é só isso que faz 
um Pai ou Mãe de Santo.

Nós vamos continuar, assim Olorun (Deus), nos ajude.

O Director 
Dr. José Pinto



4

Documentário Informativo

A PALHA DA COSTA
Palha-da-costa é a fibra de ráfia, conhecida como 
ìko pelo "povo-do-santo", extraída de uma palmeira 
chamada Igí-Ògòrò pelo povo africano. O seu uso é 
indispensável na iniciação feitura de santo no senti-
do de proteger a vulnerabilidade dos neófitos.
Outras finalidades: Esta mesma palha trançada 
com espessura de um dedo mindinho e compri-

mento de um metro, chama-se Ikan, popularmente 
chamado de "contra-egun" pelos leigos e até mes-
mo pelo povo de santo. 
Geralmente amarrado nos braços e cintura dos 
iniciados, com a finalidade de afastar as energias 
negativa e espírito malévolo, impedindo a incorpo-
ração de egun.



5

Documentário Informativo Omulu

A sua “arma” ou “emblema” é o o Sasará, espé-
cie de ceptro de mão feito de nervuras de palha 
da costa, enfeitado com búzios e contas. Com 
ele, capta as energias negativas, tanto das coisas 
como das pessoas, sejam doenças, impurezas 
ou males espirituais. Isto mostra-mos a sua li-
gação à terra, ao tronco e ao ramo das árvores, 
transportando assim o Asé.
A sua vestimenta é feita de palha da costa e é 
um elemento de grande significado ritual, prin-
cipalmente em ritos ligados à morte ao sobre-
natural.
Omulu é o senhor da vida e da morte.
Está ligado à saúde. Medico dos pobres, que 
preside à morte. Defesa contra os maus espíri-

tos. O seu trabalho é: realizar e eliminar; tirar e 
dar fim ao que não serve mais; de acção muito 
lenta e prudente.
Òrisà polémico, pela falta de conhecimento que 
as pessoas têm ao avaliar o conhecimento dos 
segredos divinos que possui. Senhor do maior 
segredo, o poder sobre a saúde, a vida, miséria 
e morte.
É o “Avô”, aquele que vai à frente mostrando o 
caminho, mostrando a luz, mas que nem sem-
pre é seguido. Muito respeitado, é também te-
mido por o considerarem um justiceiro impla-
cável.
Qualidades:
Intoto, Xapana, Jagun, Segi, Azuani, etc…

OMULU



6

Omulu

Personalidade dos filhos de Omulu:
São pessoas deprimidas, capazes de desanimar 
qualquer um. Acham que nada vai dar certo, 
que nada está bem. Possuem mania de velho 
com a “rabugice”. Gostam da ordem. São do 
tipo de que não leva desaforo para casa. Podem 
apresentar doenças de pele, marcas no rosto. 
Adoram irritar os outros.
São amargos, vingativos; mas possuem enor-
mes qualidades e não são poucas.
São prestativos, trabalhadores e amigos de 
verdade. Têm sorte ao jogo, são observadores, 
misteriosos, sábios, pensativos, reservados e 
introspectivos. Na sua parte mais negativa, por 
vezes, podem “secar” com o olhar.

Dia da semana: Segunda-feira
Pedra: Ónix e Topázio
Cores: Branco e Preto ou Preto, Branco e Ver-
melho
Comidas: Doburu, etc…
Símbolos: Sasará
Elementos: Terra
Flores: Zinias brancas, etc…
Animal: Cão
Saudação: Atoto Ajubero!
Sincretismo: São Lazaro

Olodumarê, um dia decidiu distribuir os seus bens. 
Disse aos filhos que se reunissem e que eles mes-
mos repartissem entre si as riquezas do mundo. 
Ogum, Exú, Orixá Ocô, Xangô, Omulu e os outros 
Orixás deveriam dividir os poderes e mistérios so-
bre as coisas na Terra.
Num dia em que Omulu estava ausente, os demais 
reuniram-se e fizeram a partilha, dividindo todos os 
poderes entre si, não deixando nada de valor para 
Omulu. Um ficou com o trovão, o outro recebeu as 
matas, outro quis os metais, outro recebeu o mar. 
Escolheram o ouro, o raio, o arco-íris; levaram a 
chuva, os campos cultivados, os rios.
Tudo foi distribuído, cada coisa com os seus segre-
dos, cada riqueza com o seu mistério. A única coisa 
que se quedou sem dono, desprezada, foi a peste. 
Ao voltar, nada encontrou Omulu para si, a não ser 
a peste, que ninguém quisera.
Omulu tomou conta do que sobrou, mas não se 
conformou com o golpe dos irmãos. Foi procurar 
Orunmilá, que lhe ensinou a fazer sacrifícios, para 
que o seu enjeitado poder fosse maior que o do 
outros. Omulu fez sacrifícios e aguardou.
Um dia, uma doença muito contagiosa começou 
a espalhar-se pelo mundo. Era a varíola. O povo, 
desesperado, fazia sacrifícios para todos o Orixás, 
mas nenhum deles podia ajudar. A varíola não 
poupava ninguém, ceifando todas as vidas. Cida-

As lendas, mais do que contarem factos, têm sobretudo a particularidade de nos transmitirem o conhecimento de uma determinada energia. È também nas lendas que 
percebemos o porquê de algumas formas de estar e de ser dos filhos de um determinado Orixá; da sua forma de se relacionar com os outros, com as coisas, situações e 
com o mundo...



7

Omulu

des, vilas e povoados ficavam vazios, já não havia 
espaço nos cemitérios para tantos mortos. O povo 
foi consultar Orunmilá para saber o que fazer. Este 
explicou que a epidemia acontecia porque Omulu 
estava revoltado, por ter sido passado para trás pe-
los irmãos. Orunmilá mandou fazer oferendas para 
Omulu. Só o Grande Orixá poderia ajudar a conter 
a varíola, pois só ele tinha o poder sobre as pestes 
e só ele sabia os segredos das doenças.
Tinha sido essa a sua única herança. Todos pedi-
ram protecção a Omulu e sacrifícios foram realiza-
dos em sua homenagem. A epidemia foi vencida. 
Omulu então passou a ser respeitado por todos. 
O seu poder era infinito, o maior de todos os po-
deres. Esta foi mais uma vitória do senhor da vida 
e da morte, pois enquanto bebé,  Omulu foi salvo 
por Iemanjá quando sua mãe, Nanã Buruku, ao vê-
-lo doente, coberto de chagas, purulento, o aban-
donounuma gruta perto da praia. Iemanjá recolheu 
Omulu lavando-o depois com a água do mar, fazen-
do com que o sal da água secasse as suas feridas, 
Omulu tornou-se um homem vigoroso, mas ainda 

marcado pelas cicatrizes, as marcas feias da varíola. 
Iemanjá teceu-lhe uma roupa toda de palha da cos-
ta, e com ela Omulu escondia as marcas das suas 
doença., Orixá poderoso mas que continuava sen-
do um homem pobre.
Iemanjá não se conformava com a pobreza do filho 
adotivo e pensou:"Sei que lhe dei  a cura, a saúde, 
mas não posso deixar que seja para sempre um ho-
mem pobre".  Iemanjá era a dona da pesca, dona 
dos peixes, dos polvos, dos caramujos, das conchas, 
dos corais, tudo aquilo que dava vida ao oceano per-
tencia à sua mãe Olocum, que tudo partilhava com 
Iemanjá, incluindo uma grande riqueza: as pérolas, 
que as ostras fabricavam para lhe ofertar.
Iemanjá, muito contente com a sua ideia, chamou 
Omulu e disse-lhe:"De hoje em diante, és tu quem 
cuidas das pérolas do mar. Serás assim chamado 
de Jeholu, o Senhor das Pérolas". Por isso as pé-
rolas pertencem a Omulu, por baixo de sua roupa 
de ráfia, enfeitando seu corpo marcado de chagas, 
Omulu ostenta colares e mais colares de pérola, 
belíssimos colares.



8

Quartinhas de Barro

QUARTINHAS DE BARRO
Quartinha é um pequeno pote, geralmente de 
barro, no qual se deposita água sagrada, água 
purificada ao Orixá e que fica ao lado do as-
sentamento. O barro da quartinha, assim como 
o nosso corpo, "transpira" e é por isso que as 
quartinhas devem ser sempre de barro pois 
permitem que a água do seu interior evapore. 
Deve-se no entanto ter um cuidado constante 
para que a quartinha não seque por completo, 
pois ela representa um ser vivo e o cuidado que 
temos com o Orixá.
Em África, todas as eram feitas em barro; no 
entanto as escravas, quando em solo Brasileiro, 
encantaram-se com as porcelanas das “sinhazi-
nhas” e começaram a utilizar a porcelana, nos 
assentamentos dos Orixás femininos. Porém 
as quartinhas de porcelana, louça, latão, metal, 
fazem com que a água fique estagnada  e não 
evapore. Com o passar dos séculos, tradicional-
mente ficou estipulado que os Orixás masculi-

nos, possuiriam quartinhas de barro e os Orixás 
femininos, assim como Oxalá, tanto Oxalufan, 
como Oxaguiã, poderiam usarem quartinhas de 
porcelana.
A quartinha representa a respiração da divinda-
de, então quando a divindade necessita dessa 
respiração, há o ciclo de evaporação da água 
através dos poros do barro. Aos Orixás mascu-
linos são oferecidos quartinhas de barro sem 
alça, aos Orixás femininos são oferecidos quar-
tinhas normalmente de louça ou mesmo de bar-
ro com alça. 
As quartinhas também são chamadas de Bu-
sanguê, Eni, Amoré e outros, dependendo da 
nação. Colocar quartinha de louça aos pés da 
divindade, não é uma prática do Candomblé an-
tigo, porque na África não se produz louça. To-
dos os utensílios ligados ao culto das divindades 
são feitos na sua maioria de barro e quando não 
são feitos de barro, é usado terracota ou argila.



9

Orisás Regentes 2024

Conforme escrevi na revista que iniciou este ano 
em que ainda estamos (2023), (porque escrevo 
sempre sobre os Orisás regentes em Outubro/
Novembro), dizia eu na altura, que pedíamos aos 
Orisás regentes que nos ajudassem na “monta-
nha-russa” em que nós iamos nos encontrar ... 
e realmente cá estamos: numa atmosfera  de-
plorável  de guerras, onde impera a ganância, 
o poder pelo poder, a conquista desmesurada 
não só de territórios propriamente ditos, bem 
como de valores que deveriam caracterizar-nos 
pela positiva. A humanidade chegou a um ponto 
que é justo interrogarmo-nos, onde está o va-
lor da vida humana?! Da vida, no seu geral…?! 
Vivemos numa sociedade, onde os loucos con-
seguiram ser “espertos”, ao ponto de deterem 
armas, benefícios, táticas estratégicas, dinheiro 

à custa muitas vezes da vida desumana, que se-
res nossos irmãos vivem; melhor: sobrevivem! 
Acreditando que usando como estão a usar isto 
mesmo, aniquilando os que acreditam na liber-
dade, no bem-estar, no melhor que o ser huma-
no tem (o que resta dele), não contribuirá para a 
sua própria degradação e destruição.
Depois também nas nossas vidas privadas: nos 
desgastes das relações sejam elas familiares, 
de amizade, de trabalho e lazer… fruto também 
do que atrás se disse. Onde a desconfiança im-
pera nos mais pequenos gestos, mesmo que 
sejam de boa vontade e de franca solidarieda-
de. Parece que estamos a entrar num beco sem 
saída. Digo “parece”, porque somos pessoas 
de fé; muita fé. Devemos contribuir cada um 
no seu lugar e em conjunto enquanto povo de 

ORISÁS REGENTES 

2024
POR PAI JOMAR D'ÒGÚN



10

Orisás Regentes 2024

um país, povo de um continente, povo de um 
mundo global, fazendo o nosso melhor: melho-
res escolhas, mais atitudes; menos retórica e 
mais concretizações. A nossa vida, é produto 
de causas, efeitos. Portanto em cada cálculo 
mal calculado… poderemos “suicidar-nos”.  Os 
extremos, sejam eles em questão de simples 
opiniões, de grandes tratados, ou mesmo de 
escolhas político-partidárias, nunca foram nem 
nunca serão bons conselheiros, nunca produ-
zirão bons frutos.
Precisamos de colocar o nosso ego no seu 
lugar.
Agora, há remédio?! Pode ser lento, mas há! 
Além de sermos pessoas de boa vontade, so-
mos pessoas de fé. Neste ano que se aproxima 
(2024), é um ano em que relações “perdidas” 

ou “beliscadas” se podem restaurar. Sejam elas 
pessoais, comunitárias ou internacionais.
Também na saúde existirão progressos em al-
gumas doenças conhecidas…
Para tal, temos Pai Obaluaye Orisá de paciência 
justa, que tudo cura. Que sabe colocar cada coi-
sa no seu lugar… sabe ensinar como ninguém 
ao homem, a pisar o chão por onde caminha; 
que reata o que é necessário, com a paciência 
de quem sabe ver mais longe. Afinal, o amago 
da terra é Dele!!!
Depois, temos a Bela Mãe Iansã que com a sua 
ventania, a sua impetuosidade, o seu aqui e ago-
ra, dá força e alegria, onde a esperança já não 
fazia morada.
Ela, que consome tudo o que deve cair e deixa 
em pé somente a verdade.



11

O Acarajé de Óya

O acarajé dos Yorubás da África Ocidental que 
deu origem ao brasileiro é por sua vez semel-
hante ao Falafel árabe inventado no Oriente 
Médio .
Oyá é Orixá dos ventos e das tempestades, Sen-
hora dos raios e dona da alma dos mortos. A 
esta Senhora são oferecidos os bolinhos feitos 
de feijão fradinho e fritos no azeite de dendê: 
o acarajé. Segundo a lenda, a Orixá dos ventos, 
mulher de Xangô, foi a casa de Ifá, buscar um 
preparado para seu marido. Ifá entregou o en-
cantamento e recomendou que quando Xangô 
comesse fosse falar para o povo. Oyá descon-
fiou e provou o alimento antes de entregá-lo 
ao marido. Nada aconteceu. Quando chegou 
em casa entregou o preparado ao marido, 
lembrando o que Ifá dissera. Xangô comeu e 
quando foi falar ao povo, começaram a sair la-
baredas de fogo da sua boca. Oyá ficou aflita e 
correu para ajudar o marido gritando Kawô Ka-
biesilé. Foi então que as labaredas começaram 
a sair da sua boca também.
Diante do ocorrido o povo começou a saudá-

los: Obá anlá Òyó até babá Inà, ou seja, Grande 
Rei de Oyó, Pai do Fogo. Essa história explica 
o nome do acarajé, que vem do yorubá akárà 
(bola de fogo) e jè (comer).
O escritor Manuel Querino em A arte culinária 
na Bahia, de 1916, conta, na primeira descrição 
sobre o acarajé, que “no início, o feijão fradinho 
era ralado na pedra, de 50 cm de comprimento 
por 23 de largura, tendo cerca de 10 cm de al-
tura. A face plana, em vez de lisa, era ligeira-
mente picada por canteiro, de modo a torná-la 
porosa ou crespa. Um rolo de forma cilíndrica, 
impelido para frente e para trás, sobre a pedra, 
triturava facilmente o milho, o feijão, o arroz”.

O acarajé dos Yorubás da África Ocidental 
(Togo, Benin, Nigéria, Camarões) que deu ori-
gem ao brasileiro é por sua vez semelhante ao 
Falafel árabe inventado no Oriente Médio. Os 
árabes levaram essa iguaria para a África nas 
diversas incursões entre os séculos VII a XIX. 
As favas secas e grão de bico do Falafel foram 
alternados pelo feijão-fradinho em África.

O ACARAJÉ DE ÓYA



12

O Acarajé de Óya

Mesmo ao ser vendido num contexto profano, 
o acarajé ainda é considerado, uma comida 
sagrada. Por isso, a sua receita, embora não 
seja secreta, não pode ser modificada e deve 
ser preparada apenas pelos filhos-de-santo. O 
acarajé oferecido ao Orixá Oyá é ornado com 
nove ou sete camarões defumados, simboli-
zando “mensan orum” nove Planetas. O acará 
de Xangô tem uma forma ovalar imitando o 
cágado que é seu animal preferido. O acarajé 
também é um prato típico da culinária baiana e 
um dos principais produtos vendidos no tabu-
leiro da baiana e são mais carregados no tem-
pero e mais saborosos, diferentes de quando 
feitos para o Orixá.
A forma de preparo é praticamente a mesma, 
a diferença está no modo de ser servido: ele 
pode ser cortado ao meio e recheado com 
vatapá, caruru, camarão refogado, pimenta e 
salada de tomates verde e vermelho com coen-
tro. Há uma certa similaridade do acarajé com 
o abará. A diferença está na maneira de cozer. 
O acarajé é frito, ao passo que o abará é cozido 
no vapor.



13

Lavagem de Santo António 2023

De 14 a 17 de setembro do ano de 2023, ocor-
reu em Portugal um evento inter-religioso e 
ecuménico, que foi a segunda edição da la-
vagem de Santo António. Este evento evoca 
a lavagem das escadas do Senhor do Bonfim 
da Baía. A festa é marcada também pela pre-

sença no adro da igreja por baianas, vestidas 
a rigor, ao ritmo de sons e cânticos. Este ritual 
tem origem nos preparativos para a festa do 
Senhor do Bonfim, realizados por pessoas es-
cravizadas, que lavavam e ornamentavam a 
igreja. Em França, já há vinte anos que se rea-

LAVAGEM 
DE 

SANTO 
ANTÓNIO 

2023



14

Lavagem de Santo António 2023

liza também a lavagem das escadas de La Ma-
deleine. Esta iniciativa foi executada pela AYO, 
Associação de Arte & Cultura Brasileira, e ainda 
Márcia Damasceno Produções e eventos, com 
o apoio da Camara Municipal de Lisboa, junta 
de freguesia de Santa Maria Maior e Museu de 
Santo António de Lisboa, bem como pela pró-
pria Igreja de Santo António, não esquecendo 
o inestimável Frei Jorge Marques, reitor da 
Igreja de Santo António de Lisboa. Esta ação 
não ficou por aqui, porque tudo e todos, foram 
bem “ecuménicos”, na verdadeira acepção da 
palavra. Por parte do museu, tivemos os funda-

mentais e valiosos apoios da Dra. Joana Sousa 
Monteiro – diretora do museu; do Dr. Pedro 
Teotónio – coordenador do museu de Santo 
António; de toda a equipa do museu: Sra. Leo-
nor Padinha, Sra. Leonor Alvim, Sr. Luís Freitas, 
Sra. Paula Cardoso, Sra. Raquel Cipriano e Sr. 
Hugo Henriques. Agradecemos ainda especial-
mente à secretaria da cultura da Junta de Fre-
guesia de Santa Maria Maior, na pessoa de Sra. 
Rute Reimão e Dra. Stela Morais, da Divisão de 
Assuntos Culturais da Camara Municipal de 
Lisboa. Também a FENACAB (Federação Na-
cional dos Culto Afro Brasileiro) Coordenação 

Sincretismo religioso analisado por Pai Jomar, acompanhado por:  
Dra. Maria Andreza (Egbomi) , Pai Pote, Pai Robson d' Osagyan, Pai Okonibá e Pai Paulo d' Yemanjá

A FENACAB Coordenação de Portugal, através de Pai Jomar, 
entregou medalha de mérito religioso a Pai Pote.



15

Lavagem de Santo António 2023

Internacional de Portugal/ ANACAB deu o seu 
apoio a este evento, culminando com a entre-
ga da medalha de mérito a Pai Pote, pelo seu 
coordenador, Pai Jomar, pelos serviços presta-
dos ao Candomblé. Sem este modo de saber 
receber, de saber dar a mão a quem poderá 
ser diferente, a quem pensa e reza diferente, 
nada seria possível! É verdade que televisões 
do Brasil cá estiveram a fazer a cobertura que 
acharam que deveriam fazer… ficando segun-
do a nossa visão, matéria muito importante 
que não teve o destaque merecido. Por este 
motivo, queremos colmatar esta “falha”, pois 

tanto a cultura Baiana como a sua religiosida-
de merecem este reparo. Tanto mais, que in-
discutivelmente toda a organização, sobretudo 
no que se refere à parte religiosa, à confeção 
dos alimentos, ao seu transporte, teve o apoio 
incondicional do Terreiro de Candomblé de 
Portugal: Ilé Asè Opo Alaketu Omin Ogun, si-
tuação nunca em caso algum referenciada pu-
blicamente pelos diversos intervenientes. Sa-
lientamos ainda o apoio dado na conferencia 
realizada no museu de Santo António, sobre a 
parte ecuménica e sincretismo, a cargo de Pai 
Jomar, Babalorisá Português, acompanhado 

Momentos da missa na Igreja de Santo António de Lisboa



16

por Pai Pote, Babalorisá Baiano, Dra. Maria An-
dreza, Egbomi do Candomblé e advogada, Pai 
Paulo de Iemanjá, Pai de Santo português, Pai 
Robson d’ Òsagyan, Pai de santo em Portugal 
e Pai Okonibá, Pai de Santo português. Se é 
muito verdade que se pretende dar a conhe-
cer a cultura e religiosidade brasileira, hoje em 
dia e sobretudo em determinados países fora 
do Brasil, nomeadamente em Portugal, já não 
é mais possível esquecer o contributo impor-

tante e religioso que as comunidades religio-
sas dos cultos afro brasileiros desses países, 
tem neste tipo de eventos. É uma comunidade 
religiosa em franca expansão e não é possível 
fazer de conta que “não se passa nada”. Ori-
xá sopra de onde quer e vai para onde quer! 
Ninguém é dono do Orixá; e nós, pessoas dos 
cultos afro brasileiros somos aqueles que em 
qualquer momento jamais poderemos segre-
gar, termos tiques xenófobos e outros… isso 

Lavagem de Santo António 2023



17

não é nosso. Foi lindo de se ver para além das 
baianas propriamente ditas, ver também por-
tuguesas e portugueses trajando do mesmo 
modo, comungando a mesma realidade. Lindo 
as várias casas de candomblé e umbanda que 
participaram com a alegria própria de quem é 
do santo!!! Nós estamos no Candomblé para 
somar sempre, com todos. De certa forma e 
por outras palavras, dentro do contexto que foi 
proposto no sincretismo de Santo António com 
Ogun, foi isto que atrás se disse, que se preten-
deu passar, na perfeita harmonia de todos os 
elementos a mesa. O culminar com uma missa 
onde a participação de muitos e de um modo 
especial dos filhos de santo (Egbomis, Ogans, 

Lavagem de Santo António 2023



18

Lavagem de Santo António 2023

Ekedis, Yaos e abians) trajados com roupa de 
candomblé, foi sem dúvida um marco impor-
tante religioso neste evento. Depois, a própria 
lavagem das escadas foi um marco de alegria 
e de tudo aquilo, o que espiritualmente nos 
une. Fiquei feliz quando vi os nossos ataba-
ques tocarem na Igreja de Santo António de 
Lisboa. Estou mais uma vez feliz, porque acre-
dito que a unidade nas devidas diferenças é 
possível. Por tudo isto, se é verdade que às 
manifestações foram chamadas de afro brasi-
leiras em Portugal… e sem preconceitos ideo-
lógicos, bem que se podiam e deviam chamar, 
luso afro brasileiras. 

Pai Jomar



19

Espiritualidade Ecuménica

O sistema sacrificial insere-se ao tema central do 
livro de Levítico, terceiro livro da biblia Hebarica, 
efetivar as circunstâncias necessárias para esta-
belecer e manter a presença de Deus entre os 
israelitas. Havia dois tipos de ofertas. As ofertas 
voluntárias eram destinadas a um contínuo culto 
da presença divina no meio do povo de Israel. Já 
as ofertas de purificação e reparação no siste-
ma sacrificial levítico remediavam as impurezas 
rituais físicas que não podiam ser removidas ape-
nas por abluções, bem como violações relativa-
mente menores dos mandamentos divinos.
No sete primeiros capítulos do livro de Levítico, 
existem cinco tipos de sacrifícios descritos con-
forme o propósito de suas ofertas.
Cada tipo de sacrifício seguia um processo es-
pecífico que se correlacionava com sua função 
distinta. Exceto a oferta de reparação que exigia 
reparação prévia não sacrificial, um parâmetro 
repete-se nos sacríficios levíticos: carne queima-
da ou consumida parcialmente; o sangue pas-
sado às pontas do altar. As ofertas não animais 
de grãos, bebidas e incenso, consequentemente 
eram sem sangue nem carne.
O sacrifício pelos pecados do Grande Sacerdote
4 O Senhor Deus mandou que Moisés 2 dissesse 
aos israelitas o que deveria fazer a pessoa que, 
sem querer, quebrasse uma das leis do Senhor e 
fizesse o que é proibido.

3 Se o Grande Sacerdote cometer um pecado, 
tornando assim o povo culpado, ele, para tirar o 
pecado, oferecerá a Deus, o Senhor, um touro 
novo sem defeito. 4 Ele levará o animal até a en-
trada da Tenda Sagrada, porá a mão na cabeça 
do animal e o matará ali na presença do Senhor. 
5 Em seguida pegará uma parte do sangue do 
animal e a levará para dentro da Tenda. 6 Ali ele 
molhará um dedo no sangue e na presença do 
Senhor borrifará o sangue sete vezes em fren-
te da cortina do Lugar Santo. 7 Depois, ainda 
na presença do Senhor, ele porá um pouco do 
sangue nas pontas do altar que está dentro da 
Tenda, onde o incenso sagrado é queimado. O 
resto do sangue ele derramará na base do altar 
onde os sacrifícios são queimados, em frente da 
Tenda. 8 O sacerdote tirará toda a gordura do 
animal, isto é, a gordura dos miúdos, 9 os dois 
rins e a gordura que os cobre e também a me-
lhor parte do fígado, que ele tirará junto com os 
rins, 10 do mesmo jeito que se tira tudo isso do 
touro sacrificado como uma oferta de paz. E o 
sacerdote queimará tudo no altar de ofertas 
queimadas. 11 Mas ele pegará o couro do ani-
mal, a carne toda, a cabeça, as pernas, os miúdos 
e também os intestinos, 12 e os levará para fora 
do acampamento, até um lugar puro, onde são 
jogadas as cinzas, e ali queimará o animal todo 

SACRIFÍCIOS LEVÍTICOS



20

Espiritualidade Ecuménica

em cima da lenha.

O sacrifício pelos pecados do povo
13 Pode acontecer que o povo todo, sem querer, 
quebre uma das leis de Deus, o Senhor, fazendo 
o que é proibido. Nesse caso, se forem culpados, 
sem saber que pecaram, 14 logo que reconhece-
rem que pecaram, levarão um touro novo para 
oferecer em sacrifício a fim de tirar o pecado e o 
apresentarão em frente da Tenda Sagrada. 15 Ali, 
na presença do Senhor, os líderes porão as mãos 
na cabeça do animal e o matarão. 16 Depois o 
Grande Sacerdote levará uma parte do sangue 
do animal para dentro da Tenda. 17 Ele molhará 
o dedo no sangue e na presença do Senhor bor-
rifará o sangue sete vezes em frente da cortina, 
no Lugar Santo. 18 Depois, ainda na presença do 
Senhor, ele porá um pouco do sangue nas pon-
tas do altar que está dentro da Tenda; o resto do 
sangue ele derramará na base do altar onde os 
sacrifícios são queimados, em frente da Tenda. 
19 Em seguida ele tirará toda a gordura do ani-
mal, e queimará essa gordura no altar, 20 e fará 
com esse animal o mesmo que fez com aquele 
que ele ofereceu para tirar o seu próprio pecado. 
O sacerdote oferecerá esse sacrifício para conse-
guir o perdão de pecados, e o povo será perdoa-
do. 21 Por fim, como fez com o outro touro novo, 
o sacerdote levará esse touro novo para fora do 
acampamento e o queimará. Essa é a oferta para 
tirar o pecado do povo.

O sacrifício pelo pecado de uma autoridade
22 Se um homem que ocupa uma posição de au-
toridade quebrar, sem querer, uma das leis de 
Deus e for culpado de fazer aquilo que o Senhor, 
nosso Deus, mandou que não se fizesse, 23 logo 
que for avisado do pecado que cometeu, ele tra-
rá como sua oferta a Deus um bode sem defeito. 
24 O homem porá a mão na cabeça do animal 
e na presença do Senhor o matará no lado nor-
te do altar, onde são mortos os animais que são 
queimados. Esta é a oferta para tirar o seu peca-
do. 25 Então o sacerdote molhará o dedo no san-
gue do animal, e o porá nas pontas do altar onde 
os animais são queimados, e derramará o resto 
do sangue na base do altar. 26 Como no caso 
da oferta de paz, toda a gordura do bode será 
queimada no altar. Assim, o sacerdote oferecerá 
o sacrifício para conseguir o perdão de pecados, 
e o homem será perdoado.

O sacrifício pelos pecados de uma pessoa
27 Se uma pessoa do povo, sem querer, quebrar 
uma das leis de Deus e for culpada de fazer aqui-
lo que o Senhor proibiu, 28 logo que for avisada 
de que cometeu o pecado, trará como sua oferta 
a Deus uma cabra sem defeito, para tirar o peca-
do que cometeu. 29 A pessoa porá a mão na ca-
beça do animal e o matará no lado norte do altar, 
onde são mortos os animais que são queimados 
em sacrifício. 30 O sacerdote molhará o dedo no 
sangue do animal, e o porá nas pontas do altar 
onde os animais são queimados, e derramará 
o resto do sangue na base do altar. 31 Depois 

ele tirará toda a gordura do animal e queimará 
essa gordura no altar, como costuma fazer com 
a oferta de paz. O cheiro dessa oferta é agradável 
a Deus, o Senhor. Assim, o sacerdote oferecerá o 
sacrifício para conseguir o perdão de pecados, e 
a pessoa será perdoada.

32 Se uma pessoa trouxer uma ovelha como 
oferta para tirar o seu pecado, o animal deverá 
ser sem defeito. 33 Essa pessoa porá a mão na 
cabeça da ovelha e no lado norte do altar, onde 
são mortos os animais que são queimados, ela 
matará a ovelha como um sacrifício para tirar o 
seu pecado. 34 O sacerdote molhará o dedo no 
sangue da ovelha, e o porá nas pontas do altar 
onde os animais são queimados, e derramará o 
resto do sangue na base do altar. 35 Como cos-
tuma fazer com a oferta de paz, o sacerdote ti-
rará toda a gordura da ovelha e queimará essa 
gordura no altar, em cima das ofertas que foram 
queimadas em sacrifício a Deus, o Senhor. Assim, 
o sacerdote oferecerá o sacrifício para conseguir 
o perdão de pecados, e a pessoa será perdoada.



21

O Cruzeiro das Almas geralmente é encontrado 
dentro de cemitérios, que na Umbanda chama-
mos de "Campo Santo" ou "Calunga Pequena".
Nesses locais, o Cruzeiro das Almas ficou co-
nhecido como uma grande referência para que 
as pessoas acendessem velas para iluminar, ho-
menagear e se lembrarem de seus entes desen-
carnados que foram sepultadas naquele local e 
fazem isso também para que essas almas sejam 
encaminhadas e cuidadas pelos espíritos de luz 
em nome do trabalho de caridade e do amor de 
Deus.
Para quem já foi à uma “Calunga Pequena” é fácil 
de identificar o Cruzeiro das Almas, que é sim-
bolizado por uma grandiosa cruz, geralmente de 
madeira, normalmente localizado bem ao centro 
do Campo Santo, de fácil acesso e bem visuali-
zado.
Ali naquele lugar temos uma grande força espiri-
tual local onde se trabalha as 13 Almas Benditas, 
que possuem a função de auxiliar a entrada das 
Entidades trabalhadoras da Calunga Pequena 
para o resgate de espíritos desencaminhados, 
perdidos e viciosos.
Esse é um dos trabalhos mais belos da Umban-

da, pois ao desencarnar, o espírito, por muitas 
vezes se sente desorientado, perdido, sem saber 
o que fazer e para onde seguir. Com essa força 
espiritual acontece essa maravilhosa ajuda à es-
ses espíritos para que busquem o caminho que 
cada um deve seguir, deixando para trás o apego 
à matéria, a vida encarnada e aos bens materiais.
Como nem tudo são flores, o próprio ser huma-
no faz desse honroso trabalho de luz um falso 
ritual mistificador para sanar sua ganância, vai-
dade e sua falta de orientação e informação, 
pois infelizmente também podemos presenciar 
em alguns Cruzeiros das Almas alguns ditos tra-
balhos de ordem negativa, trabalhos esses que 
não tem ligação nenhuma com a Umbanda, e 
que muitas pessoas acreditam ter, pois a falta de 
informação é tão grandiosa que essas pessoas 
creem que obsessores, como Kiumbas, Eguns e 
Zombeteiros são Entidades de Luz, e que estão 
ali a seu bel prazer para fazerem trabalhos de 
magia negra, porém esses rituais além de estar 
longe de ser rituais umbandistas, quem o fez não 
tem o mínimo conhecimento de fatos que estão 
mexendo, ou da distância dessas crendices para 
a Umbanda.

Página dedicada à Umbanda

O QUE SIMBOLIZA O  

CRUZEIRO 
DAS ALMAS ?



22

Página dedicada à Umbanda

A Umbanda é irradiada de luz, e sua ação é de to-
tal respeito ao livre-arbítrio de cada um, e defini-
tivamente não se faz nenhum trabalho negativo.
O Cruzeiro das Almas é tão importante aos espí-
ritos assim como o ar é fundamental ao encar-
nado, pois é ele o portal de passagem onde o 
espírito passa de um plano vibratório para outro, 
como por exemplo no momento do desencarne, 
nas passagens de um estado de doença física ou 
emocional, uma obsessão complexa ou mesmo 
simples, mágoas, ódios, rancores e todo senti-
mento de ordem negativa para uma situação de 
cura, equilíbrio e harmonia.
Dentro da Umbanda, em terreiros, centros, ten-

das ou templos, encontramos o Cruzeiro das Al-
mas ou conhecido também por "Cantinho das Al-
mas" e é nesse local que são feitos assentamen-
tos e firmamentos para a proteção da casa e dos 
médiuns sobre as influências de seres infelizes, 
Kiumbas, Eguns, Zombeteiros e obsessores de 
todos os tipos, da mesma forma no qual é feito 
nas Calungas Pequenas.
Muitas pessoas mal informadas, mistificadores 
sem orientação, tem o mau costume de dizer 
que o Cruzeiro das Almas traz má sorte, além de 
ser um chamariz da morte, contudo
isso não passa de crendices de pessoas que 
veem coisas obscuras até no ar que respiram. É 

uma tremenda falta de informação e de respei-
to com o Cruzeiro, com as Almas e com o Orixá 
regente desse local, o nosso poderoso Omulú/
Obaluaiê.
Para piorar, infelizmente essas colocações não 
vem apenas de pessoas que estão fora da Um-
banda, pois vemos umbandistas consagrados, 
como Zeladores (pais e mães de santo), e muitos 
filhos de santo dizerem essas coisas sem funda-
mento algum, fazendo assim espalhar falsas in-
formações sobre um local tão abençoado e de 
grande importância para todos nós.
Devemos sempre lembrar que o Cruzeiro das 
Almas é um magnífico ponto de luz e ao nos di-
rigirmos a ele devemos proceder como fazemos 
em qualquer outro campo de força de atuação 
vibracional dos Orixás, é primordial o respeito, o 
bom senso e principalmente a elevação da fé.
Para quem frequenta terreiros, centros e tendas 
de Umbanda com mais frequência, certamente 

já passou por um fato no qual muitas pessoas 
ainda não compreendem o porquê desse acon-
tecimento. Estamos falando de quando um Guia 
de luz chega até nós, nos entrega uma vela bran-
ca, e recomenda que a acenda no Cruzeiro das 
Almas. A nossa mente nesse momento traba-
lha de uma forma incessante, nos fazendo crer 
que possamos estar acompanhados por Eguns, 
Kiumbas ou algum espírito sofredor, porém nos 
esquecemos que tal qual na Calunga Pequena, 
ali é um ponto de transformações inerentes a vi-
bração de Omulú/Obaluaiê, o senhor das Almas 
e das passagens, e muitas vezes a "vela" não é 
para  os outros que possam estar nos obsedian-
do, mas sim, para nós mesmos, para que assim 
possamos, com a ajuda de Omulú/Obaluaiê, 
transmutarmos algo de ruim que ainda não es-
tamos conseguindo sozinhos resolver dentro de 
nós.
Temos que entender que a cruz, na Umbanda, e 



23

um símbolo de ascensão, da conexão entre a es-
piritualidade, a matéria física e planos vibratórios 
transcendentes.
Nos Terreiros sabemos que Omulú/Obaluaiê é 
o Orixá que rege toda as forças do Cruzeiro das 
Almas, e as Entidades de Luz que mais fazem 
uso desses símbolos são os amáveis Pretos Ve-
lhos. Podemos notar isso em seus rosários, seus 
terços, seus pontos riscados que normalmente 
têm uma cruz ou mesmo o Cruzeiro das Almas 
desenhados de forma tradicional, demonstrando 
assim a elevação espiritual que essas Entidades 
trazem consigo.
O mesmo respeito que devemos ter pelo Cruzei-
ro das Almas devemos ter pelas Entidades que 
conduzem esse maravilhoso símbolo, pois como 
observamos, a cruz, é um símbolo por mais an-
tigo, e os Pretos Velhos são os anciãos da Um-
banda. São espíritos velhos, sábios, com tanta 
elevação que são capazes de transitar em diver-
sos planos sutis da existência. Os terços que car-
regam consigo trazem a sabedoria de milênios.
Quando sé é montado um Cruzeiro das Almas 
em nossas casas de Umbanda, e nela colocamos 
as imagens de nossos amados vovôs e vovós, 
seus elementos de trabalho junto as palhas de 

Omulú/Obaluaiê, Orixá regente dessas Entida-
des juntamente com Oxalá, ali estamos estabe-
lecendo um ponto de força energético espiritual 
dos mais importantes para a humanidade.
Estamos nos conectando com os seres de luz 
que, em gesto de caridade, emprestam ao terrei-
ro as mais variadas sabedorias e conhecimentos. 
Não é à toa que Obaluaiê é sinônimo de Evolução 
e os Pretos Velhos de sabedoria. São os respon-
sáveis por nos nortear, nos conectar nas diversas 
cruzes da existência.
Portanto, para finalizar, devemos ter em mente 
que o Cruzeiro das Almas é um ponto energético 
de luz e caridade, que auxilia a nortear os desen-
carnados e aos encarnados mostra que não de-
vemos nos apegar às crendices, levando o nome 
santo do Cruzeiro das Almas em colocações er-
rôneas feitas pelo próprio ser humano, ou seja 
por falta de informação, por mau caratismo, por 
vaidade, por misticismo.
Devemos respeitar o Cruzeiro das Almas, pois 
certamente um dia passaremos por ele em bus-
ca de um portal de passagem entre o mundo 
material e o mundo espiritual.
Salve o Cruzeiro das Almas!

Página dedicada à Umbanda



24

Saída de Yaô

SAÍDA DE YAO
No passado dia 04 de Novembro de 2023, foi 
com grande alegria que uma omo orisá do Ilé 
iniciou o primeiro degrau da sua caminhada 
espiritual, realizando a sua primeira obriga-
ção. Como Agabá do Ilé Asé Opô Alaketu Omin 
Ògún e Babalorisá da Yaô, bem como em nome 
de toda a nossa família de Asé, queremos de-
sejar a Vitória d'Òsún, que a sua grande Yá  a 
continue a abençoar, proteger e orientar pela 
sua vida fora.
Que Yá Osun seja sempre o seu caminho, tra-

zendo-lhe muitas alegrias, saúde e prosperida-
de.
Como Bábalorisá da Yaô agradeço também 
a confiança em mim depositada, assim como 
ao Otun Orisá do Terreiro Babalorisá Paulo 
d'Yemonjá
Agradeço também a todos os Omo Orisá pelo 
empenho e amor ao Santo.
Olorun Modupé. 

Babalorisa Jomar d'Ògún 



25

Saída de Yaô Saída de Yaô



26

Saída de Yaô

SAÍDA DE YAO
No passado dia 02 de Dezembro de 2023 , foi com 
grande alegria que um omo orisá completou mais 
um passo na sua caminhada espiritual , realizando 
o seu ODÚ ITÀ. Como Agabá do Ilé Asé Opô Alake-
tu Omin Ògún e Babalorisá do Yaô, bem como em 
nome de toda a nossa família de Asé , queremos 
desejar a Ady Ribas d'Omulu, que o seu grande 
Baba  o continue a abençoar, proteger e orientar 
pela sua vida fora.
Que Baba Oluayé seja sempre o seu caminho, tra-

zendo-lhe muitas alegrias, saúde e prosperidade.
Como Bábalorisá do Yaô agradeço também a con-
fiança em mim depositada, assim como ao Otun 
Orisá do Terreiro Babalorisá Paulo d'Yemonjá
Agradeço também a todos os Omo Orisá pelo em-
penho e amor ao Santo.

Olorun Modupé

Babalorisa Jomar d'Ògún



27

Saída de Yaô Saída de Yaô



28

Previsões Astrológicas

PREVISÕES PARA OS MESES DE

DEZEMBROA MAIO
CARNEIRO 
21|03 a 20|04
No semestre que se avizinha, 
procure avaliar o seu percurso 
de vida, em especial a sua car-
reira, e se esse caminho está de 

acordo com os seus objectivos. É possível que 
sinta um decréscimo da sua vitalidade e que as 
responsabilidades lhe pareçam um fardo de-
masiado pesado. Não se surpreenda se sentir 
algumas dificuldades em lidar com pessoas em 
cargos de poder ou de autoridade.

TOURO �
21|04 a 20|05
No próximo semestre será al-
tura para se dedicar a novos 
projectos ou para expandir um 
negócio. Conseguirá ter uma 
perspectiva de vida ampla e 

sentir-se-á liberto de inibições que impedem o 
seu desenvolvimento como ser humano. Este 
é o começo de um novo ciclo de crescimento, 
com apenas um senão, e só para alguns: poderá 
haver tendência para o exagero ou para o ex-
cesso de optimismo.

GEMEOS
�21|05 a 20|06
Chegou um bom semestre para 
estruturar e ganhar seguran-
ça em várias áreas de vida e de 
modo a poder enfrentar melhor 

as adversidades futuras. Poderão sentir-se, em 
termos de saúde, com maior vitalidade. Contudo, 
deverão procurar não cometer excessos des-
necessários, pois a resistência que adquirirem 
agora vai ser-lhes útil no futuro. Em alguns casos 
pode ser um tempo caracterizado por uma gran-
de ambição.

CARANGUEJO 
 21|06 a 20|07
De um modo geral poderá dizer-
-se que o próximo semestre será 
de confiança. Um tempo para 
não desprezar quaisquer pro-

postas inovadoras, que tragam uma lufada de ar 
fresco à sua vida, tendo, no entanto, em atenção 
que nestes tempos de mudança não serão acon-
selhadas atitudes limite, e não deverá ceder ao ím-
peto das transformações extremas pois aí poderá 
encontrar uma fonte de conflitos. 

LEÃO 
�21|07 a 20|08
Neste semestre aproveite para 
aumentar a sua capacidade de 
realização. Ao surgir alguma opor-
tunidade que o enriqueça em 

termos de experiência, não deixe de a aproveitar. 
Quanto mais longe for, maior capacidade terá no 
futuro de enfrentar as adversidades. Este período 
será também favorável para lidar com assuntos 
legais ou para dar um uso prático a todas as suas 
formas de criatividade. 

VIRGEM
21|08 a 20|09
No próximo semestre, a sua 
mente estará a operar a um nível 
criativo espantosamente profun-

do e poderoso. Se tiver alguma relação com as 
artes, irá trabalhar intensamente. Mesmo que não 
tenha um envolvimento profissional em qualquer 
área artística, deve encontrar um canal para ex-
teriorizar esta imensa energia criativa e profunda 
introspecção mental. 



29

Previsões Astrológicas

LIBRA
21|09 a 20|10
No próximo semestre a sua 
vitalidade pode ser posta em 
causa. Alguma insegurança 
pode derivar de um súbito pes-

simismo, de um acrescido medo do fracasso ou, 
ainda, do facto de ser menos bem entendido 
ou amado. Se efectivamente sentir esta vulne-
rabilidade, examine as suas relações e carreira; 
proceda a alterações de acordo com os seus ob-
jectivos tendo em conta a felicidade e o sucesso 
que deseja para si.

ESCORPIÃO �
21|10 a 20|11
Serão de esperar energia e um 
acréscimo de confiança nas 
suas capacidades, com fases de 

pronunciada expansão ao longo deste semes-
tre. Procure que o lado mental, o perfeccionis-
mo, ou o seu sentido crítico não atrapalhem 
este período criativo. Mais solto e confiante, 
poderá desenvolver condições para dar maior 
vitalidade à sua vida afectiva. É também possível 
que ao longo deste período venha a entender o 
porquê de uma série de situações passadas e 
que na altura não compreendeu ou a que não 
deu qualquer importância.

SAGITÁRIO 
21|11 a 20|12
Este semestre pode até ser 
considerado como um começo 
de um novo ciclo de vida, com 
novas tendências, mudanças e 

situações certamente mais gratificantes do que 
durante as dos últimos anos. Poderá notar o 
regresso de uma maior força de realização ou 
mesmo de um impulso notório para desafios ou 
conquistas mais amplas. Não será de excluir a 
hipótese de alguma remodelação profissional.

 

CAPRICÓRNIO 
21|12 a 20|01
No semestre que se avizinha irá 
provavelmente dar-se conta de 
que haverá várias coisas que 
estão a escapar ao seu contro-

le, poderá sentir que a sua segurança e estabili-
dade estarão, de uma certa forma, a ser postas 
em causa e isso poderá provocar-lhe alguns 
receios, até mesmo uma certa desorientação. 
Tente adaptar-se às circunstâncias com calma 
e tranquilidade e poderá, talvez, ganhar o jogo. 
Não concentre as suas energias na sua própria 
pessoa, pense também nos outros, ouça as suas 
ideias e evite comportamentos de conflito. 

AQUÁRIO 
�21|01 a 20|02
No próximo semestre aprovei-
te a ocasião e dê prioridade ao 
trabalho podendo obter algum 
sucesso se se iniciar no mundo 

dos negócios com firmeza e empenho. Se já ti-
nha pensado nisso antes, é talvez agora a altura 
ideal para pôr em prática essas ideias. Suges-
tões ou conselhos de uma pessoa mais expe-
riente poderão ser-lhe bastante úteis O seu lado 
prático estará este ano mais em evidência, e 
desejará ver os frutos dos projectos que andou 
a preparar com vistas ao seu aperfeiçoamento 
profissional. 

PEIXES 
�21|01 a 20|02
Neste semestre irão surgir pos-
sivelmente atritos por causa de 
questões materiais, ou do dia-
-a-dia, devido ao seu compor-

tamento precipitado ou ao das outras pessoas. 
Em algumas semanas sentir-se-á muito impa-
ciente e poderá mesmo desejar fazer o contrá-
rio daquilo que todas as pessoas o aconselham 
a fazer. Em casos limite não serão de excluir se-
parações temporárias. Ao longo deste processo 
é natural que venha a sentir, na sua vida, uma 
maior presença da "mão do destino".



30

Viva Alégre Coma Saudável | Ebó | Oferenda | Invocação

EBÓ | OFERENDA

INVOCAÇÃO

Fazer um oberó de pipoca.
Passar a pipoca entre mãos por épó pupá, entre-
gando no assentamento ou no mato numa árvo-
re em crescimento, agradecendo e pedindo a Pai 
Obaluayé saúde para o corpo e para tudo o que a 
sua vida precisa.

VIVA ALÉGRE, 
COMA SAUDÁVEL!

Pai Obaluaye:
Rei e Senhor da terra, 
onde todas as raízes 
se alimentam, saciai-

nos de tudo o que o ser 
humano precisa para 

crescer feliz!

MOUSSE DE ANANÁS FRESCA

Ingredientes
1 ananás fresco
100 g de açúcar
80 g de farinha
3 Ovos

INSTRUÇÕES DE PREPARAÇÃO
Descasque o ananás, corte-o ao meio, rejeite-lhe a par-
te mais dura do meio, corte-o em pedaços e reduza a 
puré na picadora.
Deite as gemas para uma tigela, junte 50 g do açúcar, 
mexa bem, adicione a farinha, misture, junte o puré de 
ananás e mexa novamente. Deite esta mistura para um 
tacho e leve ao lume, mexendo até ferver. Retire do 
lume, deite para uma tigela e deixe arrefecer.
Bata as claras em castelo e adicione os restantes 50 
g de açúcar, aos poucos, batendo até ficarem firmes. 
Junte-as ao preparado anterior, envolva delicadamente, 
deite numa taça e leve ao frio até ficar bem fresco.



31

A Cabaça

A CABAÇA
A cabaça é um fruto vegetal com larga utilização 
no Candomblé. É o fruto da cabaceira. Inteira, é 
denominada cabaça; cortada, é cuia ou Coité; e 
as maiorias são denominadas cumbucas. Nos 
ritos do Candomblé, sua utilização é ampla, to-
mando nomes diferentes de acordo com o seu 
uso, ou pela forma como é cortada. Os iorubás, 
como todos os outros povos, aproveitavam as 
igbá [cabaças] como vasilhas para uso domésti-
co e ritualístico. As cabaças, dependendo do seu 
uso, recebiam nomes diferentes:
A cabaça inteira é denominada Àkèrègbè, a cor-
tada em forma de cuia toma o nome de Igbá. A 
cortada em forma de prato é o Ìgbájé , ou seja, 
o recipiente para a comida; a cortada acima do 
meio, forma uma vasilha com tampa, tomando 
o nome de Ìgbase ou cuia do Àse, e é utilizada 
para colocar os símbolos do poder após a obriga-
ção de sete anos de uma Ìyàwó como a tesoura, 
navalha, búzios, contas, folhas, etc. que permiti-
rão à pessoa ter o seu próprio Candomblé. Ado 

– cabaças minúsculas são colocadas no Sàsàrà 
de Omolu, como depósito de seus remédios. No 
Ógó de Èsù, uma representação do falo masculi-
no, as cabaças representam os testículos.
Usa-se uma das partes da cabaça cortada ao 
meio, e colocada na cabeça das pessoas a serem 
iniciadas e que não podem ser raspadas por se-
rem Àbìkú, para nela serem feitas as obrigações 
necessárias. Com o corte ao comprido, torna-se 
uma vasilha com um cabo, chamada de cuia do 
Ìpàdé e serve para colher o material de ofereci-
mento ou para colher as águas do banho de fo-
lhas maceradas. Inteira e revestida de uma rede 
de malha será o Agbè, instrumento musical usa-
do pelos Ogans, durante os toques e cânticos. 
Uma cabaça com o pescoço comprido em forma 
de chocalho é agitada com as suas sementes, fa-
zendo assim o som do Séré, forma reduzida de 
Sèkèrè, instrumento por excelência de Sàngó.  A 
cabaça inteira em tamanho grande substitui nos 
ritos de Àsèsè, a cabeça de uma pessoa que mor-



32

A Cabaça

reu e que por alguns fatores não é possível rea-
lizar as obrigações de tirar o Òsu. Por fim, pode 
ser lembrado que a cabaça cortada em forma de 
vasilha com tampa é conhecida como Ìgbádu, a 
cabaça da existência e contém os símbolos dos 
quatro principais Odù: Éjì, Ogbè, Òyekú Méjì, 
Ìwòri Méjì e Òdí Méjì.
1 Akèrègbè – cabaça de bom tamanho [30 a 50 
cm], servindo como vasilha para líquidos;
2 Igbá cabaça cortada em forma de cuia. ÌGBÀ 
= assentamento de Orixá; panela onde se guar-
dam os objetos sagrados dos deuses e se faz o 
sacrifício;
3 Ibajé – cabaça cortada em forma de prato. Re-
cipiente para a comida;
4 ÌGBASE – Cabaça cortada acima do meio, for-
mando uma vasilha com tampa;
5 Ádo – pequena cabaça utilizada para arma-
zenar pós ou remédios. É aquela que se vê nas 
figuras de Exu, Osaniyn e Obaluaiye;
6 Cabaça cortada ao meio;

7 Cabaça do Ipadê;
8 Agbé – Inteira e revestida de uma rede;
Xequerê instrumento musical.
9 Séré – cabaça com um longo e fino pescoço. 
Quando cortada ao meio, serve como uma con-
cha. Quando inteira, serve como chocalho ritua-
lístico para anunciar Xangô, sendo chamada en-
tão de SÉRÉ Sángo;
10 Cabaça Inteira;
11 Igbadu;
12 Ahá – pequena cabaça servindo como copo 
ou xícara para tomar remédios e bebidas;
13 Ató – cabaça pequena e comprida, utilizada 
para guardar remédios;
14 Pòko – ou a metade superior ou a inferior de 
uma cabaça de forma oval;
15 Igbá kòtò – cabaça larga e alta, usada para 
guardar Èko [um bolo de milho] quente. Tem 
uma tampa que pode ser usada como funil;
16 Koto – cabaça grande e larga, semelhante a 
um cesto .



33

Picão-da-Praia ou Arnica-do-Mato

Apesar do nome bastante semelhante aos de 
outras espécies da família das Asteraceaes, o 
picão da praia é uma planta que possui caracte-
rísticas e propriedades medicinais próprias.
Seu nome científico é Sphagneticola triloba-
ta e possui outras sinonímias botânicas como: 
Sphagneticola trilobata / Wedelia trilobata / We-
delia paludosa / Acmella brasiliense.
O picão da praia também é popularmente co-
nhecida com os nomes de arnica-do-mato, va-
délia, vedélia, mal-me-quer, malmequer-do-bre-
jo e cura-tombo.
Como o próprio nome sugere, essa espécie é 
encontrada facilmente em áreas litorâneas no 
Brasil e abundante na nossa região.
É uma planta perene, rasteira, com caules pelu-
dos e avermelhados e folhas verdes ovaladas, 
recortadas e opostas no ramo. As flores do pi-
cão da praia chamam bastante atenção, devido 
à cor amarelo vibrante que são frequentes na 
parte extrema dos ramos.

Toxicidade:
É uma planta que não apresenta toxicidade no 

uso interno nem na aplicação tópica.

Propriedades medicinais e indicações:
Entre as propriedades curativas que o Picão 
da praia apresenta, podemos citar suas ações: 
tônica, antiinflamatória, antioxidante, antinevrál-
gica, antinociceptiva, anti-reumática, febrífuga, 
diaforética, diurética, anti-leucorreica. Por isso 
ela pode ser usada no processo de tratamento 
e cura de várias doenças, seja com característi-
cas mais graves ou amenas:

ANTIOXIDANTE - os extratos das folhas tem 
ação antioxidante comparável à da Vitamina C.

ANTI-INFLAMATÓRIO – Ela tem  uma poten-
te ação anti-inflamatória tópica. O ácido caurenoi-
co, um dos princípios ativos, teve forte ação anal-
gésica em casos inflamatórios.  Diversos estudos, 
entre eles um  realizado pela  UNIVALI, onde foram 
preparados diversos medicamentos de uso tópico 
como pomada, gel… teve sua ação anti-inflamató-
ria confirmada. Sendo eficaz nos tratamentos de 
ciático, dores articulares, hérnia de disco…

PICÃO-DA-PRAIA
 OU ARNICA-DO-MATO



34

Espiritualidade

ANALGÉSICO – os extratos reduzem perto de 
50% a sensação nociceptiva ,  inibindo ocitocina 
e reduzindo a sensibilidade á dor com resulta-
dos muito parecidos com vários medicamentos 
convencionais, como aspirina, indometacina e 
dipirona.

BACTERICIDA – inibiu o desenvolvimento de 
vários tipos de bactérias que causam infecções 
em humanos. Outros estudos revelam que os 
extratos das flores também tem potente ação 
inibidora de várias bactérias causadoras de pa-
tologias humanas. Podendo ser utilizada em fe-
rimentos e infecções de pele.

ANTIFÚNGICO –  o óleo essencial do Picão da 
praia tem relevante ação no controle da Candi-
díase. Apresenta ação antifúngica relevante em 
alguns tipos de fungos e indicada para tratar mi-
coses, frieiras, panos brancos.

VERMÍFUGO – O extrato das folhas testado 
em laboratório contra diversos tipos de vermes 
causou a morte dos vermes na metade do tem-
po que o medicamento convencional Albenda-
zol.

CICATRIZANTE –  capacidade de melhorar a 
cicatrização de feridas aumentando a concen-
tração de fibroblastos e evitando o estresse oxi-
dativo na área lesionada.

FÍGADO – como protetor hepático contra o 
paracetamol, foi capaz de inibir os danos, a in-
flamação, a necrose do fígado e a morte dos 
animais do teste.

ESTÔMAGO –  inibe a formação de úlceras 
gástricas.

INSETICIDA – pesquisas revelam uma ação 
eficiente contra a mosca-branca. E em outros 
testes, demonstrou potente ação contra larvas 
de carrapato e  contra pulgões, com excelentes 
resultados.

LEISHMANIOSE – O ácido caurenico, um dos 
princípios ativos do picão-da-praia  causou re-
dução de até 70% das feridas  nos animais do 
teste.

DIABETES – apesar de  o picão da praia ser 
popularmente utilizado para tratar diabetes,  
ainda existem poucas pesquisas para este fim. 
Uma pesquisa Tailandesa aponta uma ação efi-
ciente em reduzir a glicemia, mesmo sem a pre-
sença das células beta-pancreáticas funcionais.

Lembrando sempre que, as informações conti-
das nessa coluna têm caráter informativo, por-
tanto não são utilizadas para auto-diagnóstico, 
auto-tratamento ou auto-medicação. É de ex-
trema importância que você converse com o 
profissional de saúde que te acompanha sobre 
a possibilidade de incluir as plantas medicinais 
no seu tratamento e nenhum tratamento mé-
dico ou uso de medicação química deve ser in-
terrompido ou substituído abruptamente pelo 
uso de plantas medicinais. Crianças, idosos e 
gestantes exigem cuidados e dosagens especí-
ficas sob algumas plantas. Consulte sempre um 
profissional da área.



35

Deburù, Pipoca: A Flor do Velho

Reginaldo Prandi (2001), Ildásio Tavares (2000), 
Edison Carneiro (1991b) e tantos outros  autores 
afirmaram que o deburù, a pipoca ou a flor do ve-
lho está entre as comidas de Omolu. 
Para além das preferências do orixá é, com certe-
za, a mais representativa, aparecendo, seja  de for-
ma ritualística ou meramente estética em diversos 
momentos do cotidiano da Cidade  do Salvador. 
As pipocas aparecem desde as comemorações 
religiosas, em momentos de fé e em  diversas 
festividades, para garantir a paz, os bons fluidos 
ou, simplesmente, embelezando cenas e cenários 
artísticos, afim deconferir-lhes graus mais veros-
símeis de afro-brasilidade. Portanto, as pipocas 
podem compor cenas sagradas, durante as lim-
pezas espirituais, por exemplo, como podem  se 
restringir a confirmar estéticas, que reproduzem 
a mitologia afro-brasileira. Antes da existência das 
pipoqueiras elétricas, a flor do velho era aberta, 
digo preparada, torrada em uma panela com areia 
branca. Obrigatoriamente sem gorduras de quais-
quer espécies, a flor do velho abria com a tem-
peratura correta em meio à límpida areia branca, 
a correta fertilidade para o germinar. O cuidado 

seguinte consistia em deixar a pipoca adequada-
mente livre da areia, para o consumo do orixá e 
também das pessoas. A expertise da cozinhei-
raera comprovada com o uso adequado de uma 
grande peneira feita de palha, na qual as pipocas 
eram despejadas. 
Por mãos ágeis, o deburù era jogado para cima, 
levando consigo parte da areia, que se perdia, e 
outra parte era dispensada por entre os poros da 
peneira. Através da correta repetição deste ritual, 
a flor do velho era aparada, ficava limpa e, ainda 
hoje, deve ser servida sem sal. A pipoqueira elé-
trica facilita o trabalho e não retira o Axé, a ener-
gia sagrada, embora haja quem prefira preservar 
o jeito tradicional de torrar a flor do velho. Para 
servir ao orixá, deve-se acrescentar tiras de coco 
seco. O pulular das pipocas na panela, e depois 
nas peneiras, traz uma imagem bem propícia 
de Obaluaê. Ainda pode ser vista, mesmo com a 
opressão etnocêntrica de alguns vieses do cristia-
nismo, conforme explicitado, em ruas da Cidade 
da Baía de Todos os Santos, por ocasião de algum 
festejo afro-brasileiro, flores do velho, sendo “co-
reograficamente” lançadas nas ruas, numa eviden-

DEBURÙ, PIPOCA: 
A FLOR DO VELHO



36

Deburù, Pipoca: A Flor do Velho

te simbologia de desejos para abrir os caminhos, 
retirar as energias negativas, tornando a caminha-
da positiva. Cenas parecidas de uma coreografia 
sem planejamentos acontecem em outros rituais 
de limpeza espiritual, destinados a curar doen-
ças ou a fazer com que os médicos consigam ver 
melhor a enfermidade e ofereçam o tratamento 
adequado.
Em uma anamnese coletada em uma matéria feita 
pelo soteropolitano jornal A Tarde, publicada em 
17 de agosto de 2008, o bancário André Fernan-
des, na época com 36 anos de idade, informou 
que há 29 anos seguia o ritual do banho de pi-
poca. “Ele conta que virou devoto de São Lázaro 
depois que ficou curado das crises de convulsões 
que nenhum médico soube diagnosticar” (BRITO, 
2008, p.13). “Fui em vários médicos e nenhum de-
les resolveu o meu problema. Um médico espírita 
indicou a minha mãe que me trouxesse aqui para 
tomar um banho de pipoca e eu fiquei curado” 
(FERNANDES, 2008, p. 13), complementa o de-
poente.
Apesar do ritual realizado pertencer a Omolu e a 
religiões afro-brasileiras, a indicação para a cura 
foi de um médico espírita, confirmando a tese 
candomblecista de que, às vezes, é preciso fazer 
um ebó para os médicos verem a doença e a cura. 
Não é sabido se o médico era kardecista, de outra 
linha do espiritismo ou se, realmente, era espírita; 
muitas vezes,para evitar constrangimentos racis-
tas, não se admite a vinculação afro-brasileira. As 
convulsões, que afetavam o depoente, possuíam 
outra carga semântica, quando comparadas a 
uma das formas de incorporação de Obaluaê/
Omolu. Ao manifestar-se em um de seus filhos, 
Obaluaê/Omolu, em determinados momentos, 

gesticula com os braços ora dobrados, ora não 
e com as mãos tortuosas e trêmulas, lembrando 
convulsões típicas de epiléticos. Diversas narra-
tivas do povo de axé dão conta de pessoas não 
iniciadas, por vezes de famílias pertencentes a 
outras tradições religiosas que, por desconheci-
mento, entenderam as manifestações ou incor-
porações espirituais de Omolu como ataques 
epiléticos. Há situações nas quais as pessoas são 
equivocadamente tratadas com remédios da far-
macologia tradicional para conter as convulsões, 
sem sucesso, até que sejam indicadas para a rea-
lização de procedimentos no candomblé ou em 
outra religião afro-brasileira, necessitando, em 
alguns casos, da iniciação completa, tornando-se 
um membro da religião afro-brasileira.
A fixidez do estereótipo determina que, sendo de 
origem negra, passa a ser malévolo todo e qual-
quer significado. Destarte, preferir a orientação 
espiritual de um médico ou substituir o nome de 
Omolu e Obaluaê por São Lázaro ou São Roque 
não consegue eliminar o conteúdo afro-brasileiro, 
os rituais de limpeza com o deburù. Para marcar 
bem sua posição, despossuído de alteridade posi-
tiva, quando o direito à diferença seria respeitado 
sem segregações (CHAUÍ, 1993), um entrevistado, 
também em A Tarde, 17 de agosto de 1979, decla-
rou que não iria chamar São Roque pelo apelido  
de Obaluaê. O entrevistado disse que frequenta-
va a igreja e o candomblé, mas que a preferência  
por chamar de São Roque devia-se ao fato de o 
Santo ter sido um servo de Deus. Resta saber se 
a cura com elementos próprios do candomblé, a 
exemplo do deburù, seria dádiva do que ele acre-
dita ser o substantivo próprio e legítimo, com le-
tra maiúscula, ou do que ele diz ser um apelido. A 



37

Deburù, Pipoca: A Flor do Velho

hierarquização da fé coloca a representação cristã 
como superior, prioritária.
Essa preferência pelo discurso e pela nominação 
referente à cultura não-negra é fruto da naturali-
zação do racismo. David Brookshaw (1983) discu-
te o quanto é mais confortável para negros, consi-
derados esteticamente mulatos, assumirem seus 
arquétipos mais aproximados ao branco, como 
uma maneira de amenizar o sofrimento propor-
cionado pelo racismo e facilitar possibilidades  de 
ascensão social. Exemplo parecido traz Júlio Braga 
(1995), ao discutir, em Gamela do Feitiço, o imbró-
glioentre Jorge Amado e o sacerdote Severiano. 
Resumidamente, a confusão se deu por Severia-
no Manoel de Abreu ter se sentido ofendido por 
terem associado seu caboclo Jubiabá ao persona-
gem Jubiabá do romance homônimo.
Severiano era o líder espiritual de uma casa reli-
giosa que tinha características negras, ameríndias 
e cristãs. Certamente, [...] uma forma diferente de 

crença, mas a expressão viva do redimensiona-
mento da religião africana na Bahia. Com eles e 
através deles, elementos do espiritismo popular 
da linha  Alan Kardeck e outras oriundos das cultu-
ras indígenas contactadas se intercruzam com os 
de origem africana para produzirem a expressão 
mais abrasileirada dos candomblés, o denomina-
do candomblé de caboclo (BRAGA, 1995, p. 90).
A partir da análise do conceituado antropólogo Jú-
lio Braga, pode-se entender que os discursos dos 
depoentes de A Tarde, ora carregados do exercí-
cio da alteridade positiva, quando o direito à dife-
rença é exercido sem segregar o outro, ora por al-
teridade negativa, denunciam formas abrasileira-
das de cultuar Omolu, em um misto de aceitação 
e rejeição. Fruto da opressão racista, o negar-se 
negro, total ou parcialmente, inclui a assunção de 
outras formas religiosas diferentes do candomblé 
e de demais religiões afro-brasileiras com melho-
res aceitações sociais. Abrem-se parênteses para 

a umbanda, com seu viés assumidamente branco, 
kardecista e judaico-cristão, sem se aprofundar na 
questão. Entretanto, aliados são conseguidos, seja 
o médico, que indicou ao bancário o banho de pi-
poca, ou o que compunha as sessões mediúnicas 
na casa de Severiano Manoel de Abreu.
Se a pipoca é um dos alimentos ofertados ao mé-
dico dos pobres e dos orixás, portanto alimentan-
do sua energia sagrada, ela é também uma es-
pécie de esponja espiritual, tal seu dono, Omolu. 
Tavares (2000) chama atenção para os poderes 
curativos de Omolu, atraindo para si as energias 
negativas e livrando o enfermo dos males, inde-
pendente de pertencimento social e identitário. A 
forma como Omolu cura lembra o devir ativo niet-
zscheano, transmutando energias negativas em 
energias positivas (NIETZSCHE, 1999). Os rituais 
de limpeza espiritual também são chamados de 
rituais de descarrego, e podem ser realizados com 
diversos elementos representativos dos orixás, in-
clusive com a pipoca. 
Dentre os procedimentos ritualísticos para curas 
espirituais, conhecidos e praticados livremente,  

sem orientações sacerdotais, por não iniciados e 
ou apenas curiosos, o banho de pipoca ocupa lu-
gar de destaque, como se vê na indicação do mé-
dico espírita. Nem todos sabem da exigência de 
torrar o milho para transformar em pipoca, sem a 
gordura e, hoje, aos que sabem da exigência, ofe-
rece-se a facilidade da pipoqueira elétrica, a tradi-
ção se transforma e mantém sua energia sagrada. 
Até mesmo nas manifestações do sincretismo re-
ligioso, a devoção do catolicismo popular baiano 
a São Lázaro e a São Roque inclui a pipoca como 
forma de homenagem e purificação. Diante da 
Igreja de São Lázaro, na capital baiana, as pipocas 
de Omolu são, também, pipocas de São Lázaro e 
de São Roque, ritualisticamente passadas nos cor-
pos dos fiéis por iniciadas no candomblé e outras 
religiões afrobrasileiras, às segundas-feiras. O dia 
da semana dedicado a Omolu é o mesmo dedica-
do a Exu, aos ancestrais e, no Ilê Axé Opô Afonjá, a 
Ogum, que recebe as homenagens da semana às 
terças-feiras em outros terreiros de candomblé.
Mesmo os rituais de purificação sendo feitos na 
porta da igreja, pela inexistência de permissão 



38

Deburù, Pipoca: A Flor do Velho

para realizar dentro da igreja, é representativo 
que aconteça na rua, afinal, Omolu - assim como 
Exu e Ogum - é orixá que reina nos caminhos, nas 
ruas. Omolu, ainda menino, viveu por muito tem-
po a dormir nas ruas e nas matas (PRANDI, 2001), 
até ficar habilitado para realizar curas. Os proces-
sos de descarrego com a flor no velho incluem 
a conexão com uma árvore sagrada na porta da 
igreja. Os iniciados no candomblé utilizam a árvo-
re como uma espécie de repositório energético, 
na qual são depositadas pipocas já utilizadas para 
as limpezas. Em 03 de janeiro de 1984, A Tarde 
informou que
Muitas pessoas fizeram uma trilha, jogando pi-
poca desde a entrada de São Lázaro, onde tem 
uma 'árvore sagrada’, até a igreja, onde de joelhos, 
agradeciam a graça alcançada. 
Outras levavam flores, colocavam no altar e reza-
vam contritas, como Mariana Assunção que, mes-
mo não querendo dizer quanto gastou, deixou 
clara a devoção que tem por São Lázaro, que lhe 
concedeu uma graça especial.
A relação de Omolu com as árvores é muito co-
nhecida, pois demonstra a ligação com a terra. 
Todas as pessoas iniciadas em Obaluaê/Omolu 
possuem em seu nome iniciático a palavra Iji, que 
significa árvore, as vezes pronunciado apenas ji. A 
inclusão da árvore no ritual de cura na porta da 
igreja de São Lázaro referenda mais a existência 
da fé e da cura através de Omolu.

Apesar das formas disfarçadas do racismo religiso, 
a fé em Omolu/Obaluaê e nos santos católicos pa-
recem conviver com alguma tolerância. Entretan-
to, em 17 de agosto de 1979 o padre da igreja de 
São Lázaro falou ao Jornal A Tarde sua contrarie-
dade em relação ao sincretismo religioso e decla-
rou proibição das pipocas dentro do templo cató-
lico. Posição contrária ou de melhor aproximação 
foi tomada por outro pároco da mesma igreja em 
2008, inserindo atabaques na missão e congre-
gando músicas católicas com a percussão sagrada 
afro-brasileira. Na entrevista dada ao citado veí-
culo de comunicação em 17 de agosto de 2008, 
o pároco Rosivaldo Mota (2008) afirma: "Fizemos 
uma pesquisa e constatamos que 99% dos devo-
tos eram a favor da mudança. Estamos na Bahia e 
é importante aderir às duas culturas. É uma união 
mais que justa, já que foram os escravos adeptos 
do candomblé que construíram essa igreja".
Mesmo tendo o 16 de agosto como dia maior de 
homenagens a São Lázaro/Omolu/Obaluaê costu-
ma-se, na Bahia, lotar a igreja do mencionado san-
to na última e na primeira segunda-feira do ano. 
Na oportunidade, as flores do velho são utilizadas 
para garantir, aos que se submetem aos rituais 
de purificação, um ano com energias positivas. 
Percebe-se, então, mais uma vez, a oferenda feita 
antes da dádiva.
Texto original em Portugês do Brasil, 
da autoria de GILDECI DE OLIVEIRA LEITE 



39

AGORA ON-LINE

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

Ju
nh

o 
 a 
N

ov
em

br
o

2014 | Nº 29 | Semestral | Preço 3,50 €

Iso Iro Iroko

CA
N

D
O

M
BL

É

 Orisá Iroko
  O Sacerdócio
  Palavra Asé
  Candomblé de Caboclo na Bahia
  Escolha do Rei entre o povo 
Yorubá

 “A raiz do Ilé Asè Opô Ajagunã”
  Kosi Okutá; Kosi Orisá

 “Sem pedra, sem Orixa”.

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00029

“A raiz do 
Ilé Asè Opô Ajagunã”

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

D
ez

em
br

o 
20

14
  a

 M
ai

o 
20

15

2014/2015 | Nº 30 | Semestral | Preço 3,50 €

CA
N

D
O

M
BL

É

 Yamin
  Inhame
  Os Orisás
  Galinha de Angola
  Ya Mi Agbá
 O Acaçá
  Saídas de Yaos e Ajoies
  Significado do Ebó
  Arte do Mestre Didi
  A Quartinha

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00030

Senhora do passaro da noite
Yamin Previsões

2015Pai Jomar 
          para

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

JA
N

E
IR

O
 A

 N
O

V
E

M
B

R
O

2016 | Nº 32 | Semestral | Preço 3,50 €

  PO
V

O
 D

E SA
N

TO
 E A

SE  nº32 

  

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00032

OSSAIN
SENHOR DAS FOLHAS!

PREVISÕES PARA

2016
por Bábálórísá Jomar d’Ògún

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

h
o

r
ó

sC
o

p
o

 d
E

  J
U

n
h

o
 A

 n
o

v
E

m
b

r
o

2016 | Nº 33 | Semestral | Preço 3,50 €

osálá
o grAndE pAi!

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00033 Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
 M

A
IO

2017 | Nº 34 | Semestral | Preço 3,50 €

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00034

OMULU
ORIXÁ DA CURA

2017
PREVISÕES

PAI JOMAR PARA

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  J
U

N
H

O
 A

 N
O

V
E

M
B

R
O

2017 | Nº 35 | Semestral | Preço 3,50 €

AJAGUNAN
O GUERREIRO BRANCO

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00035 Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
  M

A
IO

2017 | Nº 36 | Semestral | Preço 3,50 €

 

2018ORISÁS 
REGENTES

POR PAI JOMAR D'ÒGÚN

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  J
U

N
H

O
 A

 N
O

V
E

M
B

R
O

2019 | Nº 39 | Semestral | Gratis

ÒGÚN
O CAMINHO

Entrega do Oyé de 
Yalórísá à Omo Orisá 

Stephanie d'Nanã

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
 M

A
IO

2019/20 | Nº 40 | Semestral | Gratis

ÒSÙMÀRÈ
A TRANSFORMAÇÃO

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

ORISÁS REGENTES 

2020
POR PAI JOMAR D'ÒGÚN



40


