
H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  J
U

N
H

O
 A

 N
O

V
E

M
B

R
O

2019 | Nº 39 | Semestral | Gratis

ÒGÚN
O CAMINHO

Entrega do Oyé de 
Yalórísá à Omo Orisá 

Stephanie d'Nanã

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo



2

AlAmedA GuerrA Junqueiro, 34 | lArAnJeiro | 2810-072 AlmAdA
tel: 21 259 54 08 | tm: 96 634 00 55 | casadeogun@gmail.com 

perto do bAnco millennium, bAnif e estAção de metro s. Gedeão

candomblé, 
umbanda e 
esotéricos

em comércio de produtos de 

www.casadeogunlojaonline.com

casadeOgun_versocapa_2.indd   1 11/12/27   22:58:23

http://www.casadeogunlojaonline.com/


3

SUMÁRIO

Notas:  �
1. �Toda a imagem e conteúdos dos anúncios publicados nesta revista, são da 

exclusiva responsabilidade dos respectivos anunciantes;
2. �A redação desta revista está elaborada segundo o novo acordo ortográfico.

editora

Documentário Informativo	 4
Ógùn	 5
Lenda de S. Jorge e o Dragão	 8
Medicina Tradicional Chinesa	 9
A MATA – IGBÓ	 13
Ceromancia: Oráculo das velas	 15
Espiritualidade Ecuménica	 20
Viva Alégre Coma Saudável/Invocação/Ebó	 24 
Página dedicada à Umbanda	 25
Previsões Astrológicas	 28
Odù Enje	 31
Os Pães de Ògún	 34
Significado das Cores	 36
A Esteira	 38
Candomblé Jeje	 40
Regra de Osha Lukumi	 43 
Wicca	 45
Ofó	 50

FICHA TÉCNICA: Povo de Santo e Asè

Propridade de: Lendas & Cultos
Morada: Rua Qta. das Padeiras - Viv. S. Jorge, nº 10
2815-795 Sobreda da Caparica - Almada
NIF: 508 573 025
Nº Registo na E.R.C: 125412
Depósito Legal: 280080108 
Director: J. Pinto, (Ogun)
Director Adjunto:  P. Fialho, (Yemanjá) 
Sede de Redacção:
Rua Qta. das Padeiras - Viv. S. Jorge, nº 10  
2815-795 Sobreda da Caparica - Almada
Periodicidade: Semestral
Coordenador Gráfico: Rui Toscano, (Logun Odé)
Redação: Miguel Dinis, (Ogun)
Comercial: �Licinia Marques, (Osun) 96 221 17 62
Representante legal na Bahía /Brasil: 
Aristides de Oliveira Mascarenhas (Osalá Osaguian)
Tel: 21 294 06 84 Fax: 21 295 17 43 TM: 96 275 40 40
E-mail: povosantoease@gmail.com

EDITORIAL

Todos sabemos, que os cultos afro-brasileiros, 
de um modo particular o Candomblé, é uma 
religião de resistência...
Foi a luta de muitos, pago de uma forma tão 
desumana a quem se dizia tão “intocáveis”, que 
nos permitiu onde até hoje chegamos!
Hoje em dia, temos “outros senhores”, que se 
acham donos de Deus e tudo o que é espiritual... 
e nós que atitude temos?! Além do pouco bom 
exemplo que damos do bom legado que nos 
deixaram, ainda temos a triste postura de nos 
atacarmos uns aos outros! (Já não só no Brasil, 
mas infelizmente em Portugal começa a fazer 
estrada esta triste realidade.) Achamos, que 
é altura de revermos as nossas posturas com 
todos os nossos irmãos, para que o Candomblé 
continue a ser caminho da essência da vida.
Nós vamos continuar, assim Olorun nos ajude!

O Director
Dr. José Pinto



4

Documentário Informativo

O Alacoro é um dos instrumentos sagrados do 
Orisà Ògún. 
É construído em metal, tradicionalmente chapa 
de ferro, e  constituído por dois copos cónicos 
unidos por uma corrente.

É concebido de forma a que o seu som lembre o 
som produzido pelo martelo em contacto com a 
bigorna, recordado a faceta de ferreiro de Ògún.
O Seu uso é de extrema importância  litúrgica 
em tudo o que respeite este Orisá.

ALACORO



5

Documentário Informativo Ògún

Ògún, ou em português Ogum, é o grande Se-
nhor dono de todos os caminhos; é o Guerreiro 
conquistador e  implacável, de bravura ímpar, 
sem o qual não existiria caminho,  inovação ou 
progresso. Considerado o Grande Ferreiro do 
Céu por dominar e conhecer os segredos da 
forja, foi Ògún que concedeu aos Homens o uso 
do ferro e de todos os metais, razão pela qual é 
reverenciado e amado mesmo antes de ser te-
mido. Foi graças a Ògún e ás suas ferramentas 
que assistimos ao desenvolvimento da  agricul-
tura que saciou a fome em África e ás armas que 
possibilitaram a expansão de reinos e cidades. 
Ògún, que possui local e altura própria para re-
ceber as suas oferendas, é o único Òrisà que re-
cebe em qualquer hora e local; não se oferece a 
Òrisà nenhum sem antes pedir licença a Ògún. 
Justo e implacável, é simultaneamente um Pai ex-
tremoso que ouve e ajuda os seus filhos na hora 
das dificuldades. Existem vários Oguns, ou várias 
qualidades, conforme o local onde o seu culto foi 
levado a cabo. 

Características dos filhos de Ògún;

São pessoas práticas e decididas. Fisicamente 
tendem a ser esguias porém musculadas. 
Dispensam um confortável colchão para dormir 
com o corpo no chão; gostam de pisar a terra 
com os pés descalços; são trabalhadores incan-
sáveis e não medem esforços para atingirem os 
seus objectivos; são pessoas, que se necessário, 
contrariam toda e qualquer lógica, lutando… e 
vencem!

ÒGÚN



6

Ògún

Não se prendem à riqueza! Ganham hoje e gas-
tam amanhã. São líderes natos. A necessidade de 
mandar pode torná-los desagradáveis, mas nem 
sempre!
Os filhos de Ògún são pessoas alegres; gostam 
de se divertir e que todos possam compartilhar 
a sua felicidade.
Seu lema principal é vencer na vida não impor-
tando qual o tipo de trabalho ou esforço para o 
conseguir!
Quem tem um filho de Ogum por amigo, tem um 
amigo para vida inteira!
(Que nunca seja seu inimigo…)

Dia da semana: Terça-feira
Alguns Metais de Ògún: Ferro (todos os metais)
Cores: Azulão, verde e vermelho
Algumas Comidas de Ògún: Inhame, feijoada,
Alguns Símbolos: Bigorna, e outras ferramentas
Elementos: Terra e fogo
Algumas Folhas de Ògún: Aroeira branca, folhas 
de manga, 
Alguns Domínios de Ògún: Guerra, progresso,
Saudação: Ogunhé patacori au anegi!
Alguns Números de Ògún: 7, 14, etc…

Para quem atende ao sincretismo: São Jorge

Lenda de Ògún
As Lendas, mais do que contarem factos, têm sobre-
tudo a particularidade e nos transmitirem o conhe-
cimento de uma determinada energia. È também 
nas lendas que percebemos o porquê de algumas 
formas de estar e de ser dos filhos de um determi-
nado Orixá; da sua forma de se relacionar com os 
outros, com as coisas, situações e com o mundo.

Ògún lutava sem cessar contra os reinos vizi-
nhos. Trazia sempre um rico espolio das suas 
expedições, além de numerosos escravos. To-
dos os bens conquistados, Ògún entregava a 
Odùduá, seu pai, rei de Ifé. Ògún continuou com 
as suas guerras. Durante uma delas, conquistou 
Irê. Antigamente, esta cidade era formada por 
sete aldeias. Por isto chamam-no, ainda hoje, 
Ògún mejejê lodê Irê - "Ògún das sete partes de 
Irê". Ògún matou o rei, Onirê e substituiu-o pelo 
próprio filho, conservando para si o título de Rei. 
Ele é saudado como Ògún Onirê! - "Ogum Rei de 
Irê!" Entretanto, ele foi autorizado a usar apenas 
uma pequena coroa, "akorô". Daí ser chamado, 

http://babalorixa-jomar.com/


7

Ògún

também, Ògún Alakorô - "Ogum dono da peque-
na coroa". 
Após instalar seu filho no trono de Irê, Ògún vol-
tou a guerrear durante muitos anos. Quando 
voltou a Irê, após longa ausência, Ògún não re-
conheceu o lugar. Por infelicidade, no dia da sua 
chegada, celebrava-se uma cerimónia, na qual 
era exigido a todos os habitantes que mantives-
sem em silêncio completo. Ògún tinha fome e 
sede. Viu as jarras de vinho de palma, mas não 
sabia que estas se encontravam vazias. O silêncio 
geral pareceu-lhe sinal de desprezo. Ògún, cuja 
paciência é curta, encheu-se de raiva. Partiu to-
das as jarras com golpes de espada e cortou a 
cabeça das pessoas. Após  cerimónia terminar, 
apareceu, finalmente, o filho de Ògún. Descul-
pando-se perante o seu pai, ofereceu-lhe os seus 
pratos predilectos regados com dendê, tudo 
acompanhado de muito vinho de palma. Ògún, 
arrependido e calmo, lamentou os seus atos de 
violência, e disse que já vivera bastante; chegara 
agora o tempo de repousar. Baixou, então, a sua 
espada e desapareceu sob a terra. Ògún tornara-
-se um Orixá.

http://babalorixa-jomar.com/


8

Lenda de S. Jorge e o Dragão

O culto de S. Jorge foi introduzido em Portugal 
nos primórdios da nacionalidade, através dos 
cruzados ingleses que participaram na Recon-
quista. Entre alguns dos devotos deste Santo, 
que nasceu de uma ilustre família cristã de Capa-
dócia (actual Turquia), estão D. João I e o Condes-
tável Nuno Alvares Pereira.
Mestre-de-campo do imperador Diocleciano com 
apenas vinte anos, o valente S. Jorge insurgiu-se 
contra a injustiça da perseguição dos cristãos. 
Por esta razão, o imperador romano mandou-o 
torturar mas este escapou ileso à roda de pontas 
cortantes que lhe deveria dilacerar o corpo. Mas 
S. Jorge acabou por morrer decapitado nos finais 
do século III.
A história mais conhecida de S. Jorge tem a ver 
com a morte de um dragão terrível que existia 
em Silene, na Líbia. Os habitantes desta cidade 
ofereciam-lhe duas ovelhas por dia, para acalmar 
a sua fúria. Um dia, porém, o dragão tornou-se 
mais exigente e reclamou um sacrifício humano, 
cuja escolha aleatória recaiu sobre a filha única 
do rei da Líbia. Foi então que S. Jorge apareceu e 

se ofereceu para lutar com o dragão, libertando a 
cidade daquele terrível jugo. Montando a cavalo 
com a sua lança, feriu o dragão e, ordenando à 
princesa que tirasse o seu cinto e com ele amar-
rasse o pescoço do dragão, trouxe-o preso para 
a cidade. Aí chegados matou o dragão perante 
todos os habitantes, depois de exigir em troca a 
sua conversão ao cristianismo.
Mas os habitantes de S. Jorge, perto de Aljubar-
rota, reclamam uma outra versão da história do 
dragão passada na sua terra. Era então S. Jorge 
um oficial romano que estava aquartelado na-
quela região e tinha por costume mandar os seus 
soldados dar de beber aos cavalos na “Fonte dos 
Vales”, no ribeiro da mata. Mas, no momento em 
que os cavalos bebiam surgia da fonte um dragão 
que os devorava. Os soldados, com medo de se-
rem também mortos, recusavam-se a voltar à fon-
te. S. Jorge dirigiu-se à fonte, deu de beber ao seu 
cavalo e quando o dragão surgiu, matou-o com a 
sua lança. Por esta razão, foi construída uma ca-
pelinha naquele local onde foi colocada a imagem 
de S. Jorge a cavalo, dominando o temível dragão.

LENDA S. JORGE
E O DRAGÃO



9

Medicina Tradicional Chinesa

A Medicina Tradicional Chinesa (MTC) também 
conhecida como medicina chinesa (em chinês: 
Zhõngyí xué, ou Zhõngao xué), é a denomina-
ção usualmente dada ao conjunto de práticas 
de Medicina Tradicional em uso na China, de-
senvolvidas ao longo dos milhares de anos da 
sua história.
A Medicina Chinesa originou-se ao longo do Rio 
Amarelo, tendo formado a sua estrutura aca-
démica há muito tempo. Ao longo dos séculos, 
passou por muitas inovações em diferentes di-
nastias, tendo formado muitos médicos famo-
sos e diferentes escolas. É considerada uma das 
mais antigas formas de Medicina Oriental, ter-

mo que engloba também as outras medicinas 
da Ásia, tais como os sistemas médicos tradicio-
nais do Japão, Coreia, do Tibete, da Mongólia e 
da Índia.
A Medicina Chinesa (MTC) fundamenta-se numa 
estrutura teórica sistemática e abrangente, de 
natureza filosófica. Tendo como base o reco-
nhecimento das leis fundamentais que gover-
nam o funcionamento do organismo humano, 
e sua interacção com o ambiente segundo os 
ciclos da natureza, procura aplicar esta aborda-
gem tanto ao tratamento das doenças quanto á 
manutenção da saúde através de diversos mé-
todos.

MEDICINA TRADICIONAL 

CHINESA



10

Medicina Tradicional Chinesa

Inscrições em ossos e carapaças de tartarugas 
das dinastias Yin e Shang, há 3.000 anos evi-
denciam registos medicinais, sanitários e uma 
dezena de doenças. Segundo registos da di-
nastia Zhou existiam métodos de diagnósticos 
tais como: a observação facial, a audição da voz, 
questionamento sobre eventuais sintomas, to-
mada dos pulsos para observação dos Zang-fu 
(órgãos e vísceras), assim como indicações para 
tratamentos terapêuticos como a acupunctu-
ra ou cirurgias. Já por essas épocas incluía nos 
seus princípios o estudo do Yin-Yang, a teoria 
dos cinco elementos e do sistema de circulação 
da energia pelos Meridianos do corpo huma-
no, princípios esses que foram refinados atra-
vés dos séculos seguintes. Nas dinastias Qin e 
Han haviam sido publicadas obras como “Câ-
none da Medicina Interna do Imperador Ama-
relo” (Huangdineijing) considerada actualmente 
como a obra de referência da medicina chinesa.
Existem muitas obras médicas clássicas famo-
sas que nos chegaram do passado: “Cânone 
sobre Doenças Complicadas”, “Sobre diversas 
doenças e a febre Tifóide”, “Sobre a Patologia 
de Distintas Doenças”, etc. O “código das Fontes 
Medicinas do Agricultor Divino” é a mais famo-
sa e antiga obra sobre fármacos na China. Uma 

delas destaca-se pela sua importância o “Com-
pêndio das Fontes Medicinais”, em 30 volumes 
escrita por Li Shizhen, da dinastia Ming, é a mais 
importante na história da China, e obra de re-
ferência a nível mundial na área da fitoterapia.
A acupunctura conhece reformas importantes 
na dinastia Song (960 a.C – 1279 a.C) impulsio-
nadas principalmente pelo médico Wang Weiyi 
que publicou “Acupunctura e os pontos do Cor-
po Humano”. Moldando duas estátuas em bron-
ze do corpo humano a fim de ensinar aos seus 
alunos as técnicas da acupunctura, acelerando 
assim o seu desenvolvimento. No século XX, 
Mao Tze Tung, oficializou o ensino da Medicina 
Chinesa a nível universitário e a sua divulgação 
por toda a china, criando-se muitas universida-
des e hospitais para a prática da medicina chi-
nesa, considerada na altura um recurso valioso 
e acessível para a saúde publica.
Actualmente são oito os principais métodos de 
tratamento da Medicina Tradicional Chinesa:
Fitoterapia chinesa (fármacos)
Acupunctura
Tuina ou Tui Ná (massagem e osteopatia chine-
sa)
Dietoterapia (terapia alimentar chinesa)
Auriculoterapia (tratamento pela orelha)



11

Medicina Tradicional Chinesa

Moxabustão
Ventosaterapia
Práticas físicas (exercícios integrados de respira-
ção e circulação de energia, e meditação como: 
Chi Kung, o Tai Chi Chuan e algumas artes mar-
ciais) consideradas métodos profiláticos para a 
manutenção da saúde ou formas de interven-
ção para recuperá-la.
O Diagnóstico na Medicina Tradicional Chinesa 
(MTC) é a herança deixada pelos antigos mé-
dicos chineses, que através dos tempos foram 
melhorando a anamnése, ultrapassando algu-
mas dificuldades e legando o seu saber ás gera-
ções vindouras. O diagnóstico da Medicina Chi-
nesa, embora aparentemente simples, é muito 
eficaz – as observações a serem feitas incluem 
observar, ouvir, cheirar, perguntar e tocar, des-
tacam-se no diagnóstico a observação da língua 
e o exame do pulso, prática esta que demoram 
alguns anos a ser completamente dominado 
pelo especialista em MTC mas que fornecem in-
formações preciosas e exactas sobre a condição 
de saúde do paciente.
A Medicina Chinesa, que se conhece bastante 

mal no Ocidente, salvo o aspecto muito limi-
tado da Acupunctura, merece um lugar mui-
to particular dentro do leque amplo e diverso 
das medicinas alternativas. Vejamos porquê: É 
a única medicina que tem uma existência con-
tínua, quanto aos seus fundamentos desde há 
mais de 2000 anos, é reconhecida pelo estado 
Chinês em igualdade com a prática da Medici-
na Moderna. É reconhecida pela OMS da ONU 
características que não reparte com nenhum 
outro sistema médico ao permitir-se estar den-
tro das concepções filosóficas e energéticas 
que lhe deram sustentação através dos tempos 
e integrar os métodos de validação da ciência 
Moderna.
Algumas Medicinas Orientais tais como a medi-
cina Tibetana ou Ayurvédica, têm uma origem 
muito antiga, e o seu interesse é indiscutível 
mas são praticadas em pequena escala quase 
nunca em meio hospitalar e são raras as vali-
dações internas nos países de origem. Pelo 
contrário a MTC, ainda que sendo tão antiga e 
tradicional como elas, evoluiu para se adaptar 
ás necessidades do mundo moderno. É pratica-



12

Medicina Tradicional Chinesa

da em hospitais especializados ou mistos que 
contam paralelamente com todos os serviços 
que se pode encontrar num hospital Europeu. 
Existem unidades de investigação científica que 
permitem experimentá-la e validá-la. Assim, por 
exemplo, nas Universidades Estatais de Medi-
cina Chinesa, ensinam-se aos futuros médicos 
teorias e métodos fundamentais dos textos 
milenares, paralelamente as técnicas de inves-
tigação ou de cuidados clínicos procedente á 
medicina moderna. Esta abordagem prática do 
ensino médico, é um dos aspectos que contri-
buem no interesse, a originalidade do carácter 
perene da Medicina Chinesa.
Por outro lado, a Medicina Chinesa tem um cam-
po de aplicação muito amplo, porque pratica-se 
há muitos séculos no maior país do mundo em 
termo demográfico. Isto confere-lhe uma expe-

riência única, primeiro, empírica e depois cientí-
fica. Finalmente, a Medicina Chinesa é um siste-
ma completo e não uma simples técnica médica 
de aplicações limitadas, pois o campo da Me-
dicina Chinesa é extremamente amplo: da far-
macopeia á acupunctura, da dietética á cirurgia 
popular, das massagens á ginecologia, da me-
dicina interna aos métodos de reanimação. De 
facto encontram-se praticamente as mesmas 
especialidades que na Medicina Ocidental, não 
obstante, numa compartimentação menos res-
trita e limitante devido á sua abordagem mais 
global da enfermidade e das suas causas. Isto 
permite afirmar que a Medicina Chinesa, como 
a Medicina Ocidental, possui uma experiência 
de um estatuto oficial, e ao mesmo tempo, uma 
abordagem mais humanista e mais global do 
ser humano, da saúde e da enfermidade.

http://fenacab-coordenacao-internacional-portugal.pt/


13

A MATA – IGBÓ

Partindo-se do pressuposto de que as divinda-
des cultuadas no Candomblé são ancestrais que 
por seus méritos, características e regências fo-
ram assimilados e integrados aos 4 elementos 
da natureza, tem –se que esta Religião cultua a 
natureza por meio de seus Orixás.
Observa-se desta forma, como os ritos estrei-
tam os laços e integram os adeptos às forças 
naturais que os cercam.
Basta dizer que um dos primeiros rituais pro-
piciatórios à Iniciação, é levar os neófitos para 
apresenta-los aos Orixás da água doce (Òrìsà 
omi odo), aos Orixás da água salgada (Òrìsà omi 
iyọ), aos Orxás das Matas (Òrìsà igbó), etc.
Neste particular, podemos notar que o uso ri-
tual das plantas (elementos integrantes das ma-
tas) é absolutamente indispensável a quaisquer 

liturgias que envolvam a energia dos Orixás. Daí 
o provérbio yorubá: “Kosi ewé, kosí Òrìsà” – sem 
ervas não há Orixá.
Assim, seja para o assentamento dos deuses (ìdí 
Òrìsà), seja para os banhos purificatórios, seja 
para os preparativos iniciatórios, seja para os 
sacrifícios, sempre o uso das ervas será notado.
Em razão disto, batizamos nossa obra sobre a 
ciência yorubá do uso das ervas, com o título 
“Ewé – a Chave do Portal”.
Portanto, torna-se crucial para o próprio funcio-
namento de uma Casa de Candomblé possuir 
acesso à mata (igbó), pois é lá que o Olossaim 
(sacerdote responsável pela colheita e preparo 
das ervas) irá buscar a matéria prima para a ver-
dadeira alquimia que consiste em seu ofício.
Os Olossains, para ingressarem na mata na 

A MATA – IGBÓ



14

A MATA – IGBÓ

busca das ervas, começam seus preparativos 
de véspera. Desde 24 horas anteriores já não 
bebem, nem mantém relações sexuais e ainda 
evitam comidas pesadas. Tudo a fim de tornar 
mais limpo o canal intuitivo entre si e Ossaim, a 
divindade detentora de todas as plantas e seus 
segredos.
No início de sua jornada, assim que entram na 
mata, os Olossains cuidam logo de fazer uma 
oferenda a Ossaim, a fim de pedirem licença 
para acessar seus domínios, precaverem-se dos 
perigos e ainda garantirem que Ossaim não irá 
esconder deles as plantas desejadas.
Não obstante, no momento da colheita, verbal-
mente os Olossains pedem licença ao Deus das 
ervas para retirar os exemplares.
O dia, a lua e o horário da colheita são minucio-
samente estudados pelos Olossains, conforme 
a necessidade das ervas a serem utilizadas.

É claro que a urbanização inviabilizou que as 
Casas de Candomblé possuam suas próprias 
matas, como no passado. A facilidade de outro-
ra que popularizou o nome dos Candomblés de 
“Roças”, já não mais existe.
Por isso, muitas Casas adaptaram-se à nova 
realidade reservando espaço para suas hortas, 
onde são plantadas espécies indispensáveis ao 
culto, tais como o pèrègún (nativo), o igi `ọp`ẹ 
(dendezeiro), lárà (mamona), `ọdúndún (saião), 
entre outras.
Se no passado apenas as ervas colhidas direta-
mente no igbó (na mata) serviam para os rituais, 
hoje os Candomblés precisaram reconsiderar 
este princípio e passaram a aceitar as folhas cul-
tivadas no herbário, quiçá aquelas compradas 
em bancas e lojas especializadas.
Texto Origina em Português do Brasil

Marcio de Jagum



15

Ceromancia: Oráculo das velas

A ceromancia é a leitura da sorte por meio da 
interpretação da chama e da cera da vela. A pala-
vra vem da junção de cero (cera) e mancia (forma 
de adivinhação). Ao acender uma vela comum 
ou de sete dias, é interessante prestar atenção 
a tudo que acontece com ela. A vela simboliza o 
homem, ou seja, você, um ser dotado de corpo 
(vela) e consciência (pavio). É através desse pro-
cesso alquímico que o anjo irá captar e entender 
os seus pedidos. Este é o primeiro elo de ligação 
com os anjos. Procure um local calmo e silencio-
so e acenda uma vela branca. De olhos fechados 
e bastante relaxada, deverá fazer a pergunta 
mentalmente e só então abrir os olhos para ana-
lisar o significado da chama.
Se a chama se mostrar azulada: é sinal de que deve 
ter paciência, pois o seu pedido logo será realizado.
Se a chama se mostrar amarelada: a sua felicida-

de está próximo.
Se soltar pequenas fagulhas no ar: pode haver 
algum desapontamento ou aborrecimento antes 
do seu pedido se realizar.
Chama em espiral: não comente com ninguém 
sobre o seu pedido, pois alguém próximo poderá 
atrapalhar. Convém manter o máximo segredo.
Chama que vacila: antes que o seu pedido se 
realize poderão ocorrer algumas transforma-
ções necessárias. Quando tudo estiver ajustado 
prepare-se para receber o seu pedido.
Quando a vela não acende: o astral ao seu redor 
está carregado. Procure renovar a sua energia.
Ponta de pavio brilhante: sorte e sucesso no seu 
pedido.
Quando a vela queima por inteiro: o seu pedido 
foi aceite.  
Quando a vela forma uma espécie de escada ao 

CEROMANCIA
ORÁCULO DAS VELAS



16

Ceromancia: Oráculo das velas

lado: o seu pedido está em andamento. É só ter 
mais alguma paciência.
Quando sobra muita cera no prato: acenda o 
que sobrou, pois existem forças negativas que 
estão a tentar atrapalhar. Não se deixe intimidar.
Chama Azul Clara: através desta cor o Anjo 
procura comunicar-lhe que o seu pedido so-
frerá algumas mudanças. Não se deixe levar 
pelas ânsias pois o seu desejo será realizado 
com sucesso.
Chama Amarela: uma vez que esta cor é 
apresentada o Anjo procura dizer-lhe que a 
sua felicidade estará próxima.
Chama Vermelha: com a chama desta cor o seu 
Anjo procura dizer-lhe que está num período fa-
vorável e que o seu pedido já está a ser de algum 

modo realizado.
Chama Brilhante: este sinal procura dizer 
que o pedido foi ouvido e que em breve será 
atendido.
Chama fraca: indica que o pedido será refor-
çado.
Chama baixa: pode de algum modo descan-
sar pois o seu pedido será realizado mas com 
alguma demora.
Vela que entorta: querem derrubá-la, e de al-
gum modo você está a ajudar a que isso acon-
tece. Analise bem o que está a acontecer.
Bola incandescente na ponta do pavio – a sua 
sorte vai aumentar no futuro, tenha fé e perse-
verança. Além dos salmos, procure mantras ade-
quados ao pedido.



17

Ceromancia: Oráculo das velas

Curiosidade
O fogo sempre representou um elemento funda-
mental na comunicação com o mundo espiritual, 
fosse com Deuses, anjos, seres celestes. Utiliza-
mos as velas apenas para simbolizar a nossa ma-
gia através das suas chamas. O fogo é o símbolo 
do plano mental e da atividade. O ato de acender 
a vela para o Anjo da guarda é a forma de ativar 
o seu pedido e levá-lo para o plano etéreo. Nos 
textos bíblicos, Deus manifestou-se a Moisés em 
forma de fogo.
Esta prática tem como objetivo ativar, manter 
vivo, simbolizar o elo de ligação de nossos pen-
samentos e desejos com o mundo angelical atra-
vés da manifestação do nosso Eu Superior. Na 
chama de uma vela, todas as forças da natureza 
são ativadas. A vela acesa simboliza a individuali-
zação da vida ascendente e da luz da alma.

Ceromancia na água
Como ler os sinais da cera na água
A ceromancia é uma das formas mais antigas de 
arte divinatória praticada no mundo e consiste na 
leitura da sorte a partir da cera derretida e endu-
recida de uma vela. Tradicionalmente, usa-se uma 
tigela de latão com água, onde a cera derretida é 

vertida na tigela e as formas resultantes são inter-
pretadas. Essas imagens podem ser decodifica-
das, semelhante à arte de ler folhas de chá.
As velas carregam com elas uma beleza e um 
mistério inatos. Elas são capazes de nos conectar 
com o nosso mundo espiritual, acalmando-nos e 
abrindo os nossos olhos para as mensagens que 
estão sendo enviadas para o nosso caminho.
O que precisa para tentar este oráculo:
Uma tigela 
Uma vela
Água limpa

Como fazer a leitura
Encha uma tigela com alguns centímetros de 
água. Acenda uma vela que corresponde à sua 
pergunta.
Mantenha a vela na posição vertical sobre a água 
por um momento, com foco na sua pergunta;
Quando a cera começar a derreter, incline a vela 
cerca de cinco cm de distância da superfície da 
água;
Deixe a cera escorrer para a água. As pequenas 
gotas devem juntar-se em formas. Se não o fi-
zerem, você deve de se concentrar mais na per-
gunta; 



18

Após um minuto ou dois, uma forma definitiva 
aparecerá na água. À medida que a cera endure-
ce, apague a sua vela; 
Olhe para o formato e veja se você recebeu algu-
ma mensagem da cera;
Lembre-se de que as imagens podem significar 
coisas diferentes para pessoas diferentes;
Confie nos seus instintos e aproveite o que uma 
imagem específica significa para si;

Algumas interpretações auxiliares
Estrela: símbolo muito positivo, as coisas cor-
rem bem, um sonho tornar-se-á realidade
Coração:  um novo amor pode aparecer ou 
fortalecimento do seu relacionamento atual
Raio: representa um choque que parece vir 
do nada ou uma realização súbita
Copo de vinho: em breve você terá algo para co-
memorar
Anel: simboliza alguma forma de união, como 
noivado, casamento ou sociedade
Lua crescente: novo começo ou uma nova 
abordagem à vida

Pássaro: você viajará em breve, para negócios 
ou lazer, ou receberá visitas
Rosto: novas pessoas entram na sua vida
Corrente: esforce-se para fortalecer a con-
exão entre si e uma pessoa especial
Lua cheia: algo novo toma o lugar do que está 
chegando ao fim
Anjo: o mundo angélico cuida de si. Tudo fi-
cará bem.
Cometa: sinaliza um aumento de prestígio.
Sol: símbolo muito positivo, muito encorajador 
porque significa criatividade, felicidade e bril-
hantismo .
Nuvem:  está envolvido por problemas tem-
porários
Tesoura: algo será removido de sua vida
Escada: uma escada é especialmente favoráv-
el se a questão for sobre carreira ou objetivos
Espiral: está relacionado a problemas cármi-
cos de outras encarnações
Círculo: segurança financeira, fertilidade
Linhas quebradas: Falta de foco na sua vida 
ou forças trabalhando contra si

Ceromancia: Oráculo das velas



19

Ceromancia: Oráculo das velas

Pontos desconectados: talvez você não 
tenha se concentrado na pergunta

Dicas
Escolha um ambiente tranquilo para exercitar 
esta prática, até para que possa se concentrar-se  
melhor na pergunta e para que não haja interfe-
rência de vibrações externas que atrapalhem a 
sua comunicação com o oráculo;
Coloque uma música de meditação se isso a ajudar;
Espere a cera endurecer para retirá-la da água;
Crie intimidade com o seu mundo espiritual atra-
vés dessa prática para desenvolver a sua intuição;
Você poderá fazer quantas perguntas quiser, uti-
lizando sempre a vela de cor correspondente a 
pergunta, porém não abuse! O mundo espiritual 
tem os seus mistérios e nem sempre estamos 
preparados para receber as respostas que bpro-
curamos.
É importante lembrar que a interpretação mais 
importante vem de si!
Faça o seu melhor para ter confiança nas suas 
descobertas!



20

Espiritualidade Ecuménica

O diálogo ecuménico, entendido como partilha 
da experiência cristã, é um caminho que se de-
senvolve em etapas e momentos consecutivos, 
servindo-se de muitos instrumentos. Um desses 
instrumentos é o confronto entre as expressões 
de fé e de doutrina das confissões cristãs, em 
vista da reconstituição da unidade.
Considerando a questão nesta óptica, pode-
mos individuar três momentos ou exigências do 
diálogo: compreender, fazer-se compreender e 
dialogar. Para qualquer diálogo, é indispensável 
que os interlocutores se compreendam um ao 
outro para não incorrer em equívocos. Para o 
diálogo ecuménico é preciso conhecer a inter-
pretação da fé e a práxis de vida cristã do inter-
locutor.
 
TRÊS MOMENTOS

Compreender: compreender-se a si mesmos 
e aos outros. Isso significa que para poder dia-

logar é necessário um sério empenho de for-
mação pessoal e comunitária.
Compreender-se a si mesmos: num diálogo 
ecuménico implica estar radicados em Jesus 
Cristo, conhecer bem os fundamentos da fé, a 
doutrina e a vida da própria Igreja, estando pro-
fundamente inseridos nela. Para um católico, 
compreender-se a si mesmo significa deixar-se 
iluminar e conduzir pelos princípios do Concílio 
sobre o diálogo e inserir-se no caminho que a 
igreja está a percorrer nestes últimos tempos.
Compreender os outros: compreender o in-
terlocutor, superando muitos esquemas fixos 
que nos impedem de conhecer o seu pensa-
mento real e os fundamentos sobre os quais 
se apoia. Compreender os outros significa 
conhecer a sua história, quer na sua evolução 
interna, quer nas relações com os outros, dis-
cernindo os verdadeiros valores que se desen-
volveram a partir de eventuais entrincheira-
mentos defensivos, ditados pela necessidade 

DIÁLOGO ECUMÉNICO: 

COMPREENDER-SE
PARA DIALOGAR 

Por: Ana Maria Sgaramella, Missionária Comboniana



21

Espiritualidade Ecuménica

de salvaguardar uma própria identidade ou a 
própria sobrevivência. Significa, também, con-
hecer a sua doutrina tal como ela é exposta e 
interpretada.
Além da doutrina formulada, é preciso conhecer 
a sua espiritualidade, isto é, a sua experiência 
vivida e o modo como sentem e vivem a mensa-
gem evangélica.
Compreender o outro exige não só inteligência, 
mas também sintonia, simpatia, amor, anseio 
do encontro com Cristo e o irmão. Significa con-
siderar o outro no seio da sua cultura, colhen-
do os seus valores e suas formas expressivas. 
Aperceber-se-á que muitas diferenças são de 
carácter cultural e não afectam a doutrina nem 
a fé.
 
FAZER-SE COMPREENDER
 
Se, para dialogar, é necessário compreender o 
outro, é outro tanto importante fazer-se com-
preender. Isso significa que ao exprimir o pró-
prio pensamento e a própria experiência, é 
preciso procurar a linguagem e os modos que 
possam ser compreendidos pelos outros.
Por linguagem não se entendem apenas as pa-
lavras, mas também o modo de expor, o pro-
curar encontrar referências e assuntos que va-
lham para os outros, o dar mais peso a algumas 

afirmações do que a outras, o partir de posições 
partilhadas.
Um bom conhecimento de si e dos outros pode 
ajudar a encontrar a linguagem para se fazer 
compreender, que nem sempre é apenas a das 
palavras e dos raciocínios, mas também a lin-
guagem da arte, da poesia, da partilha de uma 
experiência espiritual.
Compreendermos nós próprios, em primeiro 
lugar, muitas das nossas estruturas e práticas 
de vida cristã à luz do Concílio e purificá-las sig-
nifica frequentemente fazer-se compreender 
pelos fiéis de outras igrejas. Fazer-se compreen-
der pelas outras comunidades cristãs é sinal de 
sensibilidade fraterna e de vontade de paz.
 
DIALOGAR
 
Maturando a consciência de si e o conhecimen-
to das outras Igrejas, com o Concílio Vaticano II a 
Igreja Católica entrou decisivamente no diálogo 
ecuménico. Visto que o diálogo abraça toda a 
vida, ele exprime-se a vários níveis, cada um dos 
quais é válido e precioso.
Há acima de tudo uma relação positiva, bené-
vola e acolhedora entre as pessoas, que pode 
ser definida diálogo da vida, ou da simpatia, 
que consiste no aproximar as pessoas ou as 
comunidades, criando uma relação de recípro-



22

Espiritualidade Ecuménica

co respeito, estima e cordialidade, acolhendo 
e apreciando no seu valor até mesmo todas as 
diversidades.
Um segundo nível é aquele que poderia ser de-
finido diálogo de colaboração, que empenha os 
cristãos a oferecer a todos os homens um «tes-
temunho comum» no campo da caridade e do 
empenho social. Este diálogo é urgente sobre-
tudo naqueles contextos em que as diferenças 
religiosas são pretexto para fomentar contras-
tes sociais.
O nível de diálogo que até agora obteve a maior 
atenção das Igrejas é o diálogo teológico. A ne-
cessidade de tal diálogo está fora de discussão, 
visto que muitas divisões tiveram a sua origem 
e são ainda causadas por diferenças doutrinais 
entre as Igrejas.
Como já foi observado, o diálogo não se pode 
deter ao nível da doutrina teológica, uma vez 
que ele compreende toda a vida e portanto, de 
modo particular, a experiência cristã. É na par-
tilha espiritual que se realiza o diálogo da vida, 
um ecumenismo espiritual entendido como ex-
periência espiritual partilhada. Assim João Paulo 
II convidava a traçar novos percursos e a con-
cretizar novas iniciativas para o diálogo.

«É por isso urgente que se tome consciência 
desta gravíssima responsabilidade: hoje pode-
mos cooperar em prol do anúncio do Reino ou 
tornar-nos fautores de novas divisões. Que o 
Senhor abra os nossos corações, os torne cora-
josos, capazes, se necessário, de forçar lugares 
comuns, fáceis resignações de acordo. Se quem 
quer ser o primeiro é chamado a fazer-se servo 
de todos, então pela coragem desta caridade se 
verá crescer o primado do amor» (Orientale Lu-
men, 19).
 
OS FRUTOS DO DIÁLOGO
 
O diálogo ecuménico, em vez de mortificar a 
vida e a missão das Igrejas, reforça a sua vita-
lidade e eficácia missionária. Como sublinhava 
João Paulo II na encíclica Ut Unum Sint, os frutos 
do diálogo são multíplices: a fraternidade reen-
contrada (41-42), a solidariedade no serviço à 
humanidade (43), as convergências na Palavra 
e no culto divino (44-46). Frutos específicos deri-
vam do diálogo com as Igrejas do Oriente, como 
a valorização das tradições litúrgica e mística 
(50-63), e com as do Ocidente, como o aprofun-
damento da Palavra de Deus (64-76). João Paulo 



23

Espiritualidade Ecuménica

II na encíclica Redemptor Hominis: reconhece 
os frutos recebidos do diálogo ecuménico:
«Nesta união na missão, da qual decide sobre-
tudo o próprio Cristo, todos os cristãos devem 
descobrir aquilo que os une, ainda antes de se 
realizar a sua plena comunhão. Esta é a união 
apostólica e missionária, missionária e apos-
tólica. Graças a esta união, podemos juntos 
aproximar-nos do magnífico património do es-
pírito humano, que se manifestou em todas as 
religiões, como diz a Declaração do Concílio Va-
ticano II Nostra Aetate. Graças à mesma união, 
abeirar-nos-emos também de todas as culturas, 
de todas as concepções ideológicas e de todos 
os homens de boa vontade. Aproximar-nos-
-emos com a estima, respeito e discernimento 
que, já desde os tempos apostólicos, distin-
guiam a atitude missionária e do missionário» 
(Redemptor Hominis, 12).
A abertura recíproca ao diálogo abrirá portan-
to as Igrejas ao diálogo com todos os homens, 
aceitando os seus desafios e deixando-se inter-

pelar. No diálogo com o exterior, as Igrejas po-
derão purificar-se no seu interior.
 
CONCLUSÃO
 
Fazer do diálogo uma práxis de vida eclesial 
significa transformar todos os sectores da pas-
toral e da vida da comunidade cristã. O diálo-
go tornar-se-á então um estilo de vida no seio 
da comunidade, na teologia, na pregação, na 
catequese e na liturgia. Será espontâneo no 
testemunho de todos os cristãos, no serviço 
ao homem. O diálogo ecuménico, mais do que 
um intercâmbio de palavras entre cristãos ou 
teólogos de Igrejas diferentes, é uma tomada 
de consciência do valor e da amplitude da obra 
de Cristo pelos homens; é caminho de purifica-
ção para as Igrejas, as quais só juntas poderão 
responder melhor à sua missão mostrando aos 
homens a beleza e a novidade de um mundo 
transformado pelo Evangelho de Jesus Cristo.



24

EBÓ | OFERENDA

INVOCAÇÃO

Assar um inhame Kará
Descasca-lo, temperando com mel, epó pupá 
e sal.
Oferecer no assentamento ou na mata, agra-
decendo e fazendo os seus pedidos.

VIVA ALÉGRE, 
COMA SAUDÁVEL!

Pai Ògún, 
Orixá de força indomável:
Livrai-nos dos empecilhos 

e dos inimigos
Que os Seus caminhos 
sejam a nossa escolha!

FRANGO COM ALHO E MANJERICÃO

INGREDIENTES 
1 frango (1,2 Kg) para churrasco
1 c. de sobremesa sal (+ 2 c. de café)
8 dentes de alho
50 g manjericão fresco
1 limão
600 g batata para cozer
4 c. de sopa azeite
80 g espinafres
300 g alface iceberg
500 g meloa
150 g rebentos de feijão mungo
1 c. de sobremesa vinagre balsâmico

PREPARAÇÃO
Esfregue o frango com uma colher de sobremesa de 
sal e, com os dedos, desprenda cuidadosamente a pele 
da carne.
Esmague bem os dentes de alho, tire-lhes a pele e in-
troduza-os sob a pele do frango. Faça o mesmo a um 
punhado de folhas de manjericão.
Coloque o frango num tabuleiro, com a pele virada para 
cima, e cubra-o com o limão cortado em rodelas finas. 
Deixe marinar no frigorífico de um dia para o outro.
Prepare as brasas. Coza as batatas em água tempera-
da com uma colher de café de sal e, assim que estive-
rem cozidas, escorra-as bem. Espalhe-as dentro de um 
pano e pressione de modo a esmagá-las levemente. 
Reserve.
Retire as rodelas de limão e ponha o frango a assar 
numa grelha sobre as brasas, virando-o de vez em 
quando.
Passados 30 minutos deite duas colheres de sopa de 
azeite numa frigideira larga e coloque-a sobre a grelha 
ao lado do frango.
Deixe o azeite aquecer bem, introduza as batatas cozi-
das e aloure-as de ambos os lados, enquanto acaba de 
cozinhar o frango.
Misture os espinafres com as folhas de alface iceberg, 
lavadas e ripadas, a meloa, limpa de sementes e corta-
da em bolas, com uma colher própria para o efeito, e os 
rebentos de feijão mungo.
Na altura de servir, tempere a alface com o restante 
azeite misturado com o vinagre balsâmico e 1 colher 
de café de sal.

Viva Alégre Coma Saudável | Ebó | Oferenda | Invocação



25

Página dedicada à Umbanda

A DEFUMAÇÃO

A defumação é essencial para qualquer traba-
lho num terreiro de Umbanda.
É também uma das coisas que mais chamam a 
atenção de quem vai pela primeira vez assistir a 
um trabalho.
Em geral, a defumação na Umbanda é sempre 
acompanhada de pontos cantados específicos 
para defumação.

HISTÓRICO SOBRE A DEFUMAÇÃO:
Desde os tempos dos homens das cavernas 
que a queima de ervas e resinas é utilizada para 
modificação ambiental, através da defumação. 
Na Umbanda, como em outras religiões, seitas 
e crenças também usaram desse fundamento, 
que tem a função principal limpar e equilibrar o 
ambiente de trabalho de acordo com a neces-
sidade.

Há 4.000 anos existia uma rota de comércio 
onde se cruzavam as culturas mais antigas do 
Mediterrâneo e África. E foi bem no meio desta 
rota que nasceu a maior civilização desta época: 
“O Egito”.
A antiga civilização do Egito devotava os senti-
dos ao Divino. O uso das fragrâncias era muito 
restrito. As fragrâncias dos óleos eram usadas 
como perfumes, na medicina e para uso esté-
tico, e ainda, nos rituais religiosos. No Egito se 
utilizava o incenso desde os tempos antigos.
Quando o Egito se tornou um país forte, os seus 
governantes importaram de terras distantes, in-
censo, sândalo, mirra e canela. Os faraós orgu-
lhavam-se em oferecer às Deusas e aos Deuses 
enormes quantidades de madeiras aromáticas 
e perfumes de plantas, queimando milhares de 
caixas desses materiais preciosos. Todas as ma-



26

O Sal Página dedicada à Umbanda

nhãs as estátuas eram untadas pelos sacerdo-
tes com óleos aromáticos.
Sem dúvida o incenso egípcio mais famoso foi o 
kyphi. Ele era queimado durante as cerimônias 
religiosas para dormir, aliviar a ansiedade e ilu-
minar os sonhos.
Os Sumérios ofereciam bagas de junípero como 
incenso à deusa Inanna. Mais tarde os babilô-
nios continuaram um ritual queimando esse 
suave aroma nos altares de Ishtar.
Tudo indica que o junípero foi o incenso mais 
utilizado. Eram usadas outras plantas também, 
madeira de cedro, pinho, cipreste, mirto, cálamo 
entre outras que eram oferecidas às divindades.

O QUE É A DEFUMAÇÃO?
Ao queimarmos as ervas, liberamos em alguns 
minutos de defumação todo o poder energéti-
co aglutinado em meses ou anos absorvido do 
solo da Terra, da energia dos raios de sol, da 
lua, do ar, além dos próprios elementos consti-
tutivos das ervas. Deste modo, projeta-se uma 
força capaz de desagregar miasmas astrais que 
dominam a maioria dos ambientes humanos, 

produto da baixa qualidade de pensamentos e 
desejos, como raiva, vingança, inveja, orgulho, 
mágoa, etc.
Existem, para cada objetivo que se tem ao fazer-
-se uma defumação, diferentes tipos de ervas, 
que associadas, permitem energizar e harmo-
nizar pessoas e ambientes, pois ao queimá-las, 
produzem reações agradáveis ou desagradáveis 
no mundo invisível. Há vegetais cujas auras são 
agressivas, repulsivas, picantes ou corrosivas, 
que põem em fuga alguns desencarnados de 
vibração inferior. Os antigos Magos, graças ao 
seu conhecimento e experiência incomuns, sa-
biam combinar certas ervas de emanações tão 
poderosas, que traçavam barreiras intransponí-
veis aos espíritos intrusos ou que tencionavam 
turbar-lhes o trabalho de magia.
Apesar das ervas servirem de barreiras fluídico-
-magnéticas pra os espíritos inferiores, o seu 
poder é temporário, pois os irmãos do plano as-
tral de baixa vibração são atraídos novamente 
pelos nossos pensamentos e atos turvos, que 
nos deixam na mesma faixa vibratória inferior 
(Lei de Afinidades).



27

Página dedicada à UmbandaPágina dedicada à Umbanda

Portanto, vigilância quanto ao nível dos pensa-
mentos e atos.

TIPOS DE DEFUMAÇÃO
Existem dois tipos de defumação: a de descar-
rego e a defumação lustral.

DEFUMAÇÃO DE DESCARREGO
Certas cargas pesadas se agregam ao nosso 
corpo astral durante nossa vivência cotidiana, 
ou seja, pensamentos e ambientes de vibra-
ção pesada, rancores, invejas, preocupações, 
etc. Tudo isso produz (ou atrai) certas formas-
-pensamento que se aderem à nossa aura e ao 
nosso corpo astral, bloqueando subtis comuni-
cações e transmissões energéticas entre os di-
tos corpos.
Além disso, os lares e os locais de trabalho po-
dem ser alvos de espíritos atrasados, que pe-
netram nesses ambientes e espalham fluídos 
negativos.
Para afastar definitivamente estas entidades do 
nosso convívio, teremos primeiro que mudar 
em atitudes, gestos e pensamento, afastando 
das nossas mentes aquela corrente que nos liga 
a estes seres.
A defumação serve para afastar seres do baixo 
astral e dissipar larvas astrais que impregnam 
um ambiente, tornando-o pesado e de difícil 
convivência para as pessoas que nele habitam.
Pois bem, a defumação tem o poder de desa-

gregar estas cargas, através dos elementos que 
a compõe, pois interpenetra os campos astral, 
mental e a aura, tornando-os novamente “liber-
tos” de tal peso para produzirem seu funciona-
mento normal.
E por esse motivo, Deus entregou a Oxóssi as 
ervas que seriam usadas para destruir tais fluí-
dos e afastar estes espíritos.
Comece varrendo o lar ou o local de trabalho 
e cuidando da firmeza do seu anjo de guarda. 
Depois, levando numa das mãos um copo com 
água, comece a defumar o local da porta dos 
fundos para a porta da rua.

DEFUMAÇÃO LUSTRAL
Além de afastar alguns resquícios que por ven-
tura tenham ficado depois da defumação de 
descarrego, ela atrai para estes ambientes, cor-
rentes positivas dos Orixás, Caboclos e Pretos 
Velhos, que se encarregarão de abrir seus ca-
minhos.
Não esqueça que a defumação lustral deverá 
ser feita depois do descarrego.



28

Previsões Astrológicas

PREVISÕES PARA OS MESES DE

JUNHOA NOVEMBRO
CARNEIRO 
21|03 a 20|04
Este signo para este semeste 
exige de si algum cuidado. Sur-
girá alguma negatividade em to-
dos os campos da vida. É preci-
so muita atenção ao seu estado 
psicológico. Se não estiver liber-
to poderá precisar de ajuda de 

terceiros. Não faça empréstimos invista na contabilida-
de porque não deve contrair mais despesas. No amor 
esconda os ciúmes para evitar conflitos. O ambiente 
não aguenta mais discussões, a família está insegura. 
Renove-se para encarar melhores dias. Aconselha-se a 
ida ao médico. Para as mulheres deste signo, o apare-
lho ginecológico merece cautela.

TOURO �
21|04 a 20|05
Viverá neste semestre um pe-
ríodo muito calmo, mas não 
seja leviano porque os afectos 
precisam de melhor
trato. Quanto aos dinheiros vai 
encontrar estabilidade. Não é 
necessário esforçar-se mais 

porque os acontecimentos surgirão naturalmente. 
Este signo apresenta-se com possibilidades muita fa-
voráveis e muito positivas a todos os níveis, portanto 
desfrute das protecções divinas e tente desenvolver a 
sua intuição. É tempo de alegria e conseguirá os seus 
objectivos . Liberte-se de amarras antigas porque é 
possuidor de uma força bastante benéfica. Obterá 
boas notícias vindas de longe. Atenção ao frio, o reu-
mático reclama cuidado.

GEMEOS
�21|05 a 20|06
Neste período está numa fase fa-
vorável. Usufrua das renovações, 
das mudanças. Se tiver neces-
sidade de efectuar transacções 
financeiras pode fazê-lo sem 
qualquer receio usando somente 
a inteligência. A vida privada deve 

ser só sua porque vai precisar de agir firmemente e com 
astúcia. Na família estará tudo em comunhão de ideias e 
objectivos. Na área profissional use a cabeça e a respon-
sabilidade. Pondere nas suas avaliações e terá êxito no 
futuro. Não seja irreverente e conseguirá o que pretende 
em todos os campos da vida. Sinta o amor com intensida-
de porque as surpresas bater-lhe-ão à porta. Esteja aten-
to ás infecções urinárias. Previna-se.

CARANGUEJO 
 21|06 a 20|07
Vai entrar num período fértil em 
pesquisas e investigações e análi-
ses profundas ligadas ao trabalho. 
Não recuse ofertas e convites. 
Sairá com êxito. Na família have-
rá alguma turbulência, contudo, 

se usar perspicácia controlará a situação. Não se assuste, 
não se trata de nada perigoso. No campo amoroso tam-
bém deparará com algumas dificuldades. Não entre em 
conflitos e lembre-se que o diálogo é o melhor remédio. 
Aprenda a ouvir para saber responder sem ser autoritário 
e enérgico, evitando assim, a criação de instabilidade. Esta 
situação pode provocar algum desequilíbrio que criará 
mau estar e mau ambiente. Saúde sem problemas.

LEÃO 
�21|07 a 20|08
Este signo continua a precisar 
da ajuda dos amigos, use da 
sinceridade para conseguir os 
seus objectivos.
Andará um pouco perdido e a 
navegar nos seus sentimentos. 
Se está só brevemente encon-

trará alguém que lhe dará felicidade. Se vive com ou-
tra pessoa mantenha o equilíbrio e a harmonia inte-
rior. Não se deixe influenciar por forças exteriores e 
negativas que provocarão dor e sofrimento. Na área 
profissional está tudo a correr normalmente sem di-
ficuldades. Aproveite da protecção que o acompanha 
para usufruir dos melhores momentos. Não se isole, 
liberte-se. Atenção à visão, consulte o oftalmologista.

VIRGEM
21|08 a 20|09
No plano profissional este mês 
apresenta alguma insegurança 
e insatisfação. Não queira ultra-
passar os outros para atingir os 
seus fins use de prudência para 
não prejudicar ninguém e ficar 
exposto a observações bastan-
te amargas. No amor reflicta. A 

instabilidade persegue-o. O futuro traz-lhe alterações. 
Analise bem o assunto, não se precipite, modere as 
suas atitudes e impulsos para evitar angústias e an-
siedades. Faça introspecção para saber o que mais 
lhe convém. Não caia no desânimo mas cuide o pen-
samento. Agarre-se a energias positivas para vencer 
as adversidades. Aconselha-se uma viagem que o fará 
relaxar e descontrair. Talvez consiga observar o mundo 
mais favoravelmente.



29

Previsões Astrológicas

LIBRA
21|09 a 20|10
Este será um semestres da 
força e da transformação. Vai 
atravessar um bom período. 
Será recompensado no traba-
lho e reconhecido pelos seus 
superiores hierárquicos do seu 
esforço e mérito, mas continue 

a guardar para si o que é só seu. No plano amoro-
so a estabilidade continua. Desenvolva a intuição, a 
criatividade,e, a harmonia surgirá no momento pró-
prio. Desfrute agradavelmente da ocasião. Controle 
os seus impulsos e viverá como pretende. Em tran-
quilidade obterá tudo o que quiser. Nas questões re-
lacionadas com a saúde encontra-se bem. Goste de si.

ESCORPIÃO �
21|10 a 20|11
Vai atravessar um período de 
angústia e nervosismo. Não de-
sespere porque tudo será bem 
resolvido. Aparecerão confron-
tos, vários obstáculos que o irão 
obrigar a tomar decisões fortes. 
Não tenha medo. Também irá 

ultrapassar. Uma nova proposta de trabalho, que não 
recusa, levá-lo-á para a frente. Será uma glória para 
si. Nas questões amorosas analise os sentimentos de 
outra forma. Continue a apostar na felicidade, mas 
lembre-se que deve lutar por ela. Nada nos cai nas 
mãos. Avance com confiança. O seu sistema nervoso 
não deve sofrer grandes alterações. Confie no futuro 
para que ele sorria. Atenção ao aparelho respiratório. 
Cuidado com as constipações.

SAGITÁRIO 
21|11 a 20|12
No plano financeiro alegre-se. 
O período é muito favorável. 
Poderá receber uma herança 
que lhe vai permitir consolidar 
e concretizar sonhos antigos e 
desejos que eram inatingíveis. 
Será recompensado no seu tra-

balho pelo mérito manifestado, e o reconhecimento 
de quem o dirige na vida profissional. Poderá obter 
as promoções que deseja. É obrigatório controlar os 
gastos para não perigar o futuro, o amanhã deve ficar 
assegurado. No plano amoroso os ventos correm de 
feição. Não desperdice o momento. A família poderá 
crescer e trará tempos de ventura e felicidade. A saú-
de merece atenção, as articulações podem reagir ás 
invernias.

CAPRICÓRNIO 
21|12 a 20|01
Este semestre vai exigir de si 
muita ponderação. Os tempos 
que se atravessam obrigam a 
estar atento a tudo. Nas ques-
tões profissionais surgirão alte-
rações que o podem preocupar 
mas com cuidado irá ultrapas-

sar os caminhos mais difíceis. No plano emocional 
haverá uma renovação que lhe irá permitir alguma 
estabilidade, e a vida ser-lhe-á mais fácil, portanto 
avance para que todos os caminhos sejam percorri-
dos em harmonia como pretende. Saúde estável, mas 
contudo deve consultar o dentista. Não descure. É im-
prescindível a limpeza da boca para evitar situações 
dolorosas.

AQUÁRIO 
�21|01 a 20|02
Estamos na presença de um 
bom período astral. Reúna 
a família para melhor enten-
dimento. Há momentos de 
carência que podem ser facil-
mente ultrapassados. Atenção 

aos amigos. É preciso cuidar da sua privacidade, 
para não sofrer desilusões. Nem todos merecem 
o mesmo trato. Saiba escolher. Em relação aos di-
nheiros aconselha-se firmeza e cuidado com as 
despesas. Não é muito favorável este mês efectuar 
grandes empreendimentos. Nos afectos existe es-
tabilidade emocional. Convém ser criativo, alterar 
a estética caseira para melhor desenvolvimento de 
bem estar. Na saúde surgirá o rescaldo de alguns 
excessos alimentares. Faça dieta para regularizar

PEIXES 
�21|01 a 20|02
Um semestre da inquietação e 
da instabilidade para este sig-
no. Para ultrapassar este perío-
do menos feliz deve usar a sua 
inteligência e a sua sensibilida-
de para resistir ao desanimo. 

Com força, com vontade vai conseguir o que pretende. 
Não desista de nada. No trabalho prevê-se mudanças 
satisfatórias. Uma viagem poderá alterar o percurso 
da sua vida. Previna-se dos falsos amigos, não tenha 
medo de ir em frente embora com alguma modera-
ção. No plano amoroso dê atenção ao seu parceiro. 
Ele precisa do seu carinho, da sua ternura para atingir 
a serenidade e tranquilidade, caso contrário, corre o 
risco de sair a perder. Na saúde observe o caminho 
que pisa, para não ter contrariedades.



30

PAI WALTER
Fui iniciado a 28 de Janeiro de 1985. Gilberto da 
Silva França filho de Oxalufã, filho de Odessi de 
cabo sul, filho de Yá Nitinha de Oxum do enge-
nho velho casa branca na Baía Salvador. Concluí 
a minha obrigação dos 7 anos, com o meu pai de 
santo. Naquela época não existia tanta informa-
ção sobre o Candomblé e os Orixás e poucas casas 
de Candomblé respeitadas no Rio de Janeiro. Por-
tanto tudo o que aprendi sobre a minha religião 
foi na casa de santo, chamada na época como 
roça (casa de orixá). Desde o princípio da minha 
iniciação foi-me revelado que teria caminho para 
ser sacerdote, o que não estava nos meus planos, 
tentei então fugir muitas vezes desse caminho. 
No entanto, ninguém foge ao destino que os ori-
xás têm preparado para nós. Hoje em dia, sur-
preende-me a quantidade de pessoas que dese-
jam ser sacerdotes (Babalorixá). Ora caros irmãos 
o verdadeiro caminho de um sacerdote não é um 
caminho de rosas, pois numa mão carregamos o 
dom e na outra o ‘chicote’ para nos por à prova 
ao longa da vida, pois somos humanos e qualquer 
ser humano erra. 
Também fui iniciado em Ifá, a 22 de Novembro de 
2011, na Nigéria. Faço parte da família de Ibadan, 

recebendo o nome de Ifá Moride (escolhido por 
Ifá). Após estes anos todos como Babalaô (sacer-
dote exclusivo de Orunmilá-Ifá), nunca dei início 
à primeira mão de Ifá a ninguém pois não tinha 
recebido o conhecimento nem a permissão do 
meu Babalaô Ifanwagun (aquele que ifá mudou o 
comportamento). Atualmente já recebi dele o co-
nhecimento necessário para fazer a iniciação da 
primeira mão de Ifá e não só, pois fui preparado 
com uma iniciação, com um asé (axé em portu-
guês), para poder verdadeiramente iniciar a pri-
meira mão a pessoas pelo caminho de Ifá.
Em toda minha vida aprendi muito com os orixás, 
e neste momento sei acima de tudo que este é o 
meu caminho e que a minha fé, essa sim nunca 
irei perde - la.A minha missão neste vida é servir 
aos orixás e ajudar quem precisa de mim, através 
de todo o conhecimento que me foi transmitido 
ao longo da vida. Esta fase, eu marco como um 
renascimento da minha pessoa, como uma fénix 
que renasce das cinzas. Na minha vida, só devo 
alguma coisa, unicamente a Deus (Olodumare) 
e aos Orixás. Fico por aqui meus caros irmãos, 
muito asé para vocês e eu estou aqui para ajudar 
quem me procura por bem. 

Tm. 916 733 649 | e-mail: onilo8@hotmail.com | https://www.facebook.com/paiwalter/

CONSULTAS NO BARREIRO E TODO O PAÍS

CONTACTOS



31

Odù Enje

No passado dia 23-03-2019, teve lugar no Ilé 
Asè Opô Alaketu Omin Ògún terreiro de Can-
domblé Nação Ketú, a entrega de Oyé de Yáló-
risá à Omo Orisá Stphanie de Nanã. Foi um dia 
marcado por grande alegria, energia positiva 
e muito Asé. Na qualidade de Otun Orisá do 
Ilé, e também como Bábálórisá de Yá Stepha-
nie, quero agradecer a toda a nossa família do 
Ilé Asè Opô Alaketu Omin Ògún assim como 
a todos os convidados pela presença, pela 
onda de alegria contagiante e por toda a boa 

energia que se fez sentir nesta entrega de Oyé 
(o quinto da Casa) á segunda Yálorisá Omo 
Ilé Asè Omin Ògún. Desejo que a grande Yá 
Nanã, Orisá de enorme beleza, traga à sua fi-
lha, nova Yalorisá do Candomblé Nação Ketú, 
raiz Ilé Asè Opô Ajagunan, assim como a cada 
um de nós, uma vida plena de Asé nesta sua 
nova caminhada!
Olorun Modupé| 
Babalorisa Paulo d'Yemonjá

ODÙ ENJE



32

Odù Enje



33

Odù Enje



34

Os Pães de Ògún

Atualmente muitos Terreiros de Candomblé 
da Bahia e de muitos Estados da Federação 
realizam o chamado “Pães de Ògún”. Resumi-
damente nas festas em homenagem ao Òrìsà 
Ògún, pães são distribuídos aos filhos e demais 
pessoas presentes. Muitos acreditam que a 
cerimônia ocorre em razão do sincretismo de 
Ògún com Santo Antônio e em razão dos pães 
desse santo. Em verdade, o surgimento dessa 
cerimônia ocorreu em 1.952, em razão de um 
acontecimento com a Ìyálòrìsà Simpliciana Ba-
sília da Encarnação –, a aclamada Mãe Simplícia 
de Ògún, então Ìyálòrìsà do Asè Òsùmàrè, mãe 
carnal da Ìyálòrìsà Nilzete de Yemoja e avó de 
Pai Pecê.
Mãe Simplícia ascendeu à posição de Ìyálòrìsà 
do Asè Òsùmàrè em 1.952 e à época, com mui-
to esforço e dedicação lutava para conseguir 
manter a estrutura do Asè e para que nada fal-
tasse para os Òrìsà ou para a sua família. Mãe 
Simplícia sempre trabalhou, mas mesmo com 

a venda de fato e de quitutes, era muito difícil 
manter tudo.
Todos os dias pela manhã, antes de ir ao Retiro 
onde comercializava fato, mãe Simplícia cum-
pria um rigoroso ritual. Ia até a cozinha onde 
pegava farinha para com água entregar a Èsù, 
pedindo que o dia fosse bom e que não passas-
se por dificuldades, entoava um antigo cântico 
ao galo e dava início a sua longa jornada.
Certa vez Mãe Simplícia ao entrar na cozinha 
para novamente cumprir seu ritual, deparou-se 
com as latas de farinhas vazias – havendo so-
mente o pão. Diante do cenário desolador, Mãe 
Simplícia suplicou a Ògún que não deixasse ja-
mais faltar algo dentro de sua casa que, quan-
do da realização da sua festa, ela daria pães de 
lembrança.
Com o passar dos dias, Mãe Simplícia conse-
guia ainda que de forma tímida se estruturar 
financeiramente e com as chamadas “caixas”, 
conseguia seguir o calendário religioso do Asè 

OS PÃES DE ÒGÚN
O NASCIMENTO DA TRADIÇÃO.

A FÉ DE MÃE SIMPLÍCIA!



Os Pães de Ògún

Òsùmàrè. Quando chegou a festa de Ògún, mãe 
Simplícia não se esqueceu da promessa que ha-
via feito no momento de grande dificuldade e 
preparou uma certa quantidade de pães para 
serem distribuídos. Pessoalmente, mãe Simplí-
cia colocava os pães em saquinhos, enfeitando-
-os com fitinhas na cor azul, ela era caprichosa e 
gostava das coisas bonitas e arrumadas. Assim 
aconteceu no primeiro e segundo ano da ges-
tão de Mãe Simplícia.
No terceiro ano, Mãe Simplícia já se estabelece-
ra como importante Ìyálòrìsà do Candomblé da 
Bahia e com muito esforço, dedicação e traba-
lho, havia conseguido comprar um fogão para 
o Terreiro de Candomblé – até então, só havia 
fogão de lenha no Asè e não era comum o uso 
do fogão a gás. Mãe Simplícia estava muito con-
tente, pois poderia fazer no próprio Asè os pães 
para as lembrancinhas da festa de Ògún Dekisi.
Dessa forma, mãe Simplícia organizou tudo 
para que os pães fossem assados no Terreiro, 
enfeitados e distribuídos aos devotos de Ògún. 
Porém, no dia da festa, durante o preparo dos 
pães, o gás acabou e ninguém conseguia achar 
um local que vendesse para que todos os pães 
fossem assados. Pouco antes do início da festa, 
finalmente conseguiram o gás, mas já era tarde. 
Mãe Simplícia pediu que assassem os pães, mas 
que seriam servidos no café, no dia seguinte, 
sendo que ela não conseguiria fazer as lembran-
cinhas. Muito desolada pelo fato de não conse-
guir manter a sua promessa, Mãe Simplícia deu 
início a festa de forma muito triste, enquanto os 
pães eram assados para serem distribuídos no 
outro dia.
Quando Ògún foi sair para o “Hun”, ele sur-
preendeu a todos...
De forma inesperada Ògún entrou na cozinha 
pegando os pães que ainda estavam esfriando, 
sendo que como relatado, a falta do gás atra-
sou o preparo. Ògún pegou um balaio, enfeitou 
com o màrìwò de suas vestes, colocando nele 
todos os pães que foram feitos. Emocionados, 
os filhos do Asè Òsùmàrè aclamavam Ògún. 
Aquele venerável Òrìsà que mãe Simplícia tanto 
amava, entrou com os pães no salão e começou 
a cantar:

“Akara Mu Avaro Veve, Awo Awo” 
“Akara Mu Avaro Veve, Awo Awo”

Ògún de Mãe Simplícia então começou a distri-
buir aqueles pães. Os filhos do Asè recebiam os 
pães de forma muito emocionada, conclaman-

do Ògún. Para eles, aquele pão carregava uma 
simbologia muito grande. Aquele pão não retra-
tava as dificuldades passadas por mãe Simplí-
cia, mas sim, a vitória dela obtida por meio da 
fé naquele Òrìsà tão poderoso. Òrìsá que mes-
mo com o seu perfil de lutador e vencedor das 
grandes batalhas, teve a sensibilidade para ver a 
apreensão no coração da sua filha, tomando as-
sim, uma atitude que anos depois, passou a ser 
replicada pelos descendentes do Asè Òsùmàrè 
e de outras famílias, tornando uma das tradi-
ções mais bonitas da nossa Casa.

fonte:Casa de Oxumarê
Texto Original em Português do Brasil



36

As cores têm a capacidade de transmitir sensa-
ções que tanto podem relaxar como estimular, 
alegrar ou entristecer as pessoas. Embora o seu 
significado seja universal, de acordo com cada 
cultura, cada cor pode assumir aspectos dife-
rentes.

VERDE
O verde simboliza esperança, dinheiro, e é sagra-
do para os muçulmanos.
Além do aspecto positivo, que compreende tam-
bém juventude, alegria e natureza, é a cor que 
representa o ciúme.
Desde à Antiguidade, está associado à natureza 
pelo fato de o deus da vegetação (Osíris) ser re-
presentado muitas vezes nessa cor.
A associação do verde à juventude decorre do 
contraste com o amadurecimento dos frutos.

AMARELO
O amarelo simboliza brilho, vida e esclarecimen-
to, em referência respectivamente ao ouro e ao 
Sol.
Além de refletir alegria e descontração, também 
pode simbolizar covardia, o que acontece em 
muitos lugares, tal como em outros, simboliza 
inveja.

ROSA
O rosa representa feminilidade. É, assim, uma cor 
cheia de delicadeza que reflete os atributos ine-
rentes à mulher.
O cor-de-rosa carrega a magia dos contos infan-
tis de princesas.
Simboliza o amor romântico, ao passo que o ver-
melho simboliza o amor carnal.

AZUL
O azul representa o aspecto divino e infinito do 
céu. Assim como o branco, transmite calma, além 
de refletir talento e ingenuidade.
Curiosamente, a característica de ingenuidade é 
atribuída no Oriente com sentido de inexperiência. 
No Ocidente, é o verde que carrega esse sentido.

VIOLETA
O violeta representa o equilíbrio entre a matéria 
e o espírito. Essa tonalidade do roxo, ou púrpura, 
é a cor do segredo e o símbolo da Alquimia. Isso 
porque significa o equilíbrio perfeito da junção de 
cores.
Usado nas comemorações religiosas da Semana 
Santa, a cor violeta está associada à morte de Cris-
to e, logo, ao luto. Isso faz com que a cor carregue 
sentimentos como melancolia e penitência.

SIGNIFICADO 
DAS CORES

Significado das Cores



37

Significado das Cores

BRANCO
O branco é uma cor positiva. Símbolo da rendi-
ção e da paz, transmite calma, frescura e pureza.
Pelo fato de representar a pureza, é a cor dos 
vestidos de noiva tradicionais. Também é a cor 
das vestes das crianças que vão ser batizadas ou 
que fazem a sua primeira comunhão.
É a cor do luto na China, na Índia e no Japão. Ori-
ginalmente também era a cor do luto na Europa.

PRETO
O preto simboliza o mal, especialmente pelo fato 
de representar ausência de cor. É o oposto do 
branco, cor da pureza e da santidade.
Representa o submundo, mas originalmente é 
associado à autoridade e sofisticação.
É a cor do luto tanto no Cristianismo como no 
Islamismo.

MARROM
O marrom representa o aspecto natural e saudá-
vel das coisas, o que decorre principalmente pela 
referência feita à cor da madeira.
Nesse sentido, a cor transmite a sensação de 
simplicidade ou conservação, bem como de qua-
lidade e seriedade.

VERMELHO
O vermelho é uma cor estimulante. Simboliza 
principalmente coragem, juventude, criatividade 
e desejo.
As tonalidades do vermelho fazem dele uma cor 
ambígua. Enquanto o vermelho claro representa 
amor, paixão e sorte, o vermelho escuro repre-
senta guerra e perigo.

CINZA
O cinza é uma cor neutra e sem vida. Ela carrega 
dúvidas e anonimato e, por isso, transmite tris-
teza.
Mas, por outro lado, simboliza o aspecto de es-
tabilidade.

LARANJA
O laranja simboliza a renúncia dos prazeres. Por 
isso, é a cor utilizada nas vestes dos monges bu-
distas.
Simboliza também permanência e fidelidade, na 
medida em que, em Roma, era a cor dos vestidos 
das noivas.
Além disso, essa cor partilha da simbologia do 
amarelo e do vermelho. Isso porque resulta des-
sa mistura de cores.



38

A Esteira

Esteira, Decisa, Eni, Enin, Adicissa, são nomes 
pertinentes à peça de artesanato, feita de vá-
rios materiais: Táboa (planta), sisal, palha, etc...
Muito usada no nordeste do Brasil e em terrei-
ros Afro-brasileiros.
Objeto sagrado, muito importante para o povo 
do Candomblé, fazendo parte de quase todos 
os rituais como:
Mesa de oferendas e comidas ritualísticas dos 
iniciados ou não.
Mesa de ebós e comidas de Orixás prontos.
Amparo durante os Pawós dos iniciados.
Suporte para ervas, durante a Sassanha(sasayn)
Cama do Yawô, onde por baixo dela são feitos 
os ERÓS (segredos) da feitura.
Mesa, sendo base para comidas de ajeun do 
Yawô.
Como mesa e cama no ritual BORI. Etc...

PORQUE DORMIR NA ESTEIRA?
O Candomblé tem a crença de que os próprios 
Orisás viveram por algum tempo na Terra. Na-
quela época onde a humanidade ainda dava 
os seus primeiros passos há milhares de anos, 
a vida era muito mais ligada à natureza e com 
menos conforto do que experimentamos hoje 
em dia.
Os iniciados que ainda estão de preceito, de-
vem por isso estar com o Orisá próximo a eles 
durante esse período, imitar alguns dos costu-
mes que os próprios Orisás tinhas, quando em 
sua passagem terrena: Dormir em esteiras, co-
mer com as mãos e não se secar após o banho, 
entre outros.
O Luxo de uma cama, um conforto melhor, deve 
ser deixado para trás, durante rituais com Ori-
sás, Pois bem sabemos, nascemos novamente, 

A ESTEIRA



39

A Esteira

com as características dos nossos Orisás.
Dormir na esteira representa o retorno ao 
princípio da vida, o reencontro com a ancestra-
lidade. Dormimos na esteira para ter contato 
com o elemento que nos deu a vida: A Terra!
Também porque precisamos esquecer a vai-
dade, as futilidades e os confortos modernos, 
estamos renascendo e precisamos de o fazer 
de forma humilde.
Existem algumas considerações importantes 
sobre como manusear a esteira, dentre elas 
cito algumas:
- Pessoas de Orisá masculino carregam a estei-
ra apoiada sobre o ombro direito.
- Pessoas de Orisá feminino carregam a esteira 
debaixo do braço.
- Pessoas iniciadas, homens ou mulheres, de 
Orisá masculino, não levantam a esteira do 
chão.
Eni ou Enin, usadas no Útero de uma casa de 
Candomblé, geralmente são ofertados à Yemo-
ja ou Osun, no ritual Afexu. 

Asé

https://pedrodeoxossi.com/


40

Candomblé Jeje

Os jejes como já eram chamados pelos nagôs, a 
nação jeje-mahin, do estado da Bahia, e a jeje-
-mina, do Maranhão, derivaram suas tradições 
e língua ritual do ewê-fon, e suas divindades 
centrais são os voduns. As tradições rituais jejes 
foram muito importantes na formação dos can-
domblés com predominância iorubá. A palavra 
JEJE vem do yorubá adjeje que significa estran-

geiro, forasteiro. Portanto, não existe e nunca 
existiu nenhuma nação Jeje, Jejê mahin - gege 
mina em termos políticos.
O que é chamado de nação Jeje é o candomblé 
formado pelos povos fons vindo da região de 
Dahomé e pelos povos mahins. Jeje era o nome 
dado de forma perjurativa pelos yorubás para 
as pessoas que habitavam o leste, porque os 

CANDOMBLÉ 
JEJE



41

Candomblé Jeje

mahins eram uma tribo do lado leste e Saluvá 
ou Savalu eram povos do lado sul.
 O termo Saluvá ou Savalu, na verdade, vem de 
"Savê" que era o lugar onde se cultuava Nanã. 
Nanã, uma das origens das quais seria Bariba, 
uma antiga dinastia originária de um filho de 
Oduduá, que é o fundador de Savê (tendo neste 
caso a ver com os povos fons). 
O Abomei ficava no oeste, enquanto Axantis era 
a tribo do norte. Todas essas tribos eram de po-
vos Jeje. A Palavra Dahomé A palavra DAHOMÉ, 
tem dois significados: Um está relacionado com 
um certo Rei Ramilé que se transformava em 
serpente e morreu na terra de Dan. Daí ficou 
"Dan Imé" ou "Dahomé", ou seja, aquele que 
morreu na Terra da Serpente.
Segundo as pesquisas, o trono desse rei era 
sustentado por serpentes de cobre cujas ca-
beças formavam os pés que iam até a terra. 
Esse seria um dos significados encontrados: 
Dan = "serpente sagrada" e Homé = "a terra de 
Dan", ou seja, Dahomé = "a terra da serpente 
sagrada". Acredita-se ainda que o culto à Dan 
é oriundo do antigo Egito. Ali começou o verda-
deiro culto à serpente, onde os Faraós usavam 
seus anéis e coroas com figuras de cobra. En-
contramos também Cleópatra com a figura da 

cobra confeccionada em platina, prata, ouro e 
muitos outros adornos femininos. Então, pos-
so dizer que este culto veio. descendo do Egito 
até Dahomé Idioma do Povo Os povos Jejes se 
enumeravam em muitas tribos e idiomas, como: 
Axantis, Gans, Agonis, Popós, Crus, etc. Portan-
to, teríamos dezenas de idiomas para uma tribo 
só, ou seja, todas eram Jeje, o que foge eviden-
temente às leis da lingüística - muitas tribos fa-
lando diversos idiomas, dialetos e cultuando os 
mesmos Voduns. 
As diferenças vinham, por exemplo, dos Minas - 
Gans ou Agonis, Popós que falavam a língua das 
Tobosses, que a meu ver, existe uma grande 
confusão com essa língua. Jejes no Brasil Os pri-
meiros negros Jeje chegados ao Brasil entraram 
por São Luís do Maranhão e de São Luís desce-
ram para Salvador, Bahia e de lá para Cachoei-
ra de São Félix. Também ali, há uma grande 
concentração de povos Jeje. Além de São Luís 
(Maranhão), Salvador e Cachoeira de São Félix 
(Bahia), o Amazonas e bem mais tarde o Rio de 
Janeiro, foram lugares aonde encontramse evi-
dências desta cultura A origem da Nação Muitos 
Voduns Jeje são originários de Ajudá. Porém, o 
culto desses voduns só cresceram no antigo Da-
homé. 



42

Candomblé Jeje

Muitos desses Voduns não se fundiram com os 
orixás nagos e desapareceram totalmente. O 
culto da serpente Dãng-bi é um exemplo, pois 
ele nasceu em Ajudá, foi para o Dahomé, atra-
vessou o Atlântico e foi até as Antilhas. Quanto 
a classificação dos Voduns Jeje, por exemplo, 
no Jeje Mahin tem-se a classificação do povo da 
terra, ou os voduns Caviunos, que seriam os vo-
duns Azanssu, Nanã e Becém. Temos, também, 
o vodun chamado Ayzain que vem da nata da 
terra. Este é um vodun que nasce em cima da 
terra. É o vodun protetor da Azan, onde Azan 
quer dizer "esteira", em Jeje. 
Achamos em outro dialeto Jeje, o dialeto Gans-
-Crus, também o termo Zenin ou Azeni ou Zani 
e ainda o Zoklé. Ainda sobre os voduns da terra 
encontramos Loko. Ele apesar de estar ligado 
também aos astros e a família de Heviosso, tam-
bém está na família Caviuno, porque Loko é ár-
vore sagrada; é a gameleira branca, que é uma 
árvore muito importante na nação Jeje. Seus fi-
lhos são chamados de Lokoses. Ague, Azaká é 
também um vodun Caviuno. A família Heviosso 
é encabeçada por Badë, Acorumbé, também fi-
lho de Sogbô, chamado de Runhó. Mawu-Lissá 
seria o orixá Oxalá dos yorubás. Sogbô também 
tem particularidade com o Orixá em Yorubá, 
Xangô, e ainda com o filho mais velho do Deus 
do trovão que seria Averekete, que é filho de 
Ague e irmão de Anaite. 
Anaite seria uma outra família que viria da famí-
lia de Aziri, pois são as Aziris ou Tobosses que 
viriam a ser as Yabás dos Yorubás, achamos 
assim Aziritobosse. Estou fala ndo do Jeje de 
um modo geral, não especificamente do Mahin, 
mas das famílias que englobam o Mahin e tam-
bém outras famílias Jeje. texto original em português do Brasil Autoria: Mestre Vavá



43

A espiritualidade da REGRA DE OSHA LUKUMI 
é hoje conservada em muitos países do mun-
do e de uma forma bem especial na Venezuela, 
Cuba, México, Colômbia e toda a AMÉRICA LA-
TINA. Nela há a maior preservação, devoção e 
respeito aos antepassados e ORISHÁS (Orixás).
As rezas se materializam unicamente median-
te ao emprego do uso dos ADIMÚS (comidas e 
oferendas), EBÓS (sacrifícios), cantos e danças. 
IWÓROS (sacerdotes) tem o sagrado dever de 
proclamar, proteger, preservar e reafirmar sua 
fé ante o mundo.
Quando falamos do Culto “OSHA IFÁ YORUBÁ” 
(Orixás Ifá Yoruba) com suas origens nigerianas 
ancestrais tradicionais, identificamos em CUBA 
a religião “REGRA DE OSHA LUKUMI”, hoje exis-
tente em todo mundo.
Há outras culturas pelo mundo que se origina-
ram também da ÁFRICA como os ARARÁS em 
CUBA, SANGÓ em TRINIDAD TOBAGO, VOO-

DUN no HAITÍ e o CANDOMBLÉ no BRASIL, po-
rém com tradições diferentes.
A denominação REGRA DE OSHA LUKUMI é de 
origem afro-cubana. O Culto tem suas raízes 
nos YORUBÁS da ÁFRICA OCIDENTAL, mas sua 
antiguidade se remonta às primeiras dinastias 
egípcias que se radicaram na NIGÉRIA através 
da comunicação entre o rio Nilo com o rio Niger.
Estudar esta RELIGIÃO e o CULTO da etnia 
LUKUMI (YORUBÁ) é ter novos e esclarecedores 
elementos para compreender de uma maneira 
mais profunda e real um complexo mitológico, 
inicialmente animista por sua crença que afirma 
que todo ser natural está vivificado por um es-
pírito.
Também é um RELIGIÃO monoteísta porque 
reconhece um só DEUS, criador de tudo o que 
existe chamado no idioma YORUBÁ por “OLO-
DUNMARÉ”, com influências politeístas, entre 
elas seu Culto a OLORUN (sol) e aos diversos 

Regra de Osha Lukumi

REGRA DE 

OSHA LUKUMI



44

ORIXÁS e DEIDADES (Orishás mais antigos), 
mensageiros de DEUS, considerados como pro-
tetores dos seres humanos.
A missão das DIVINDADES tem sido acompanha-
da de signos ou ODÚS destinados a autenticar e 
justificar suas mensagens. (Há muitos ORISHÁS 
cujo rasto quase desapareceu da memória dos 
praticantes).
A REGRA DE OSHA LUKUMI é uma doutrina an-
ticlerical, que tem permanecida no hermetismo 
(reservada a poucos) durante séculos. Repre-
senta uma marca profunda e viva de um povo 
religioso YORUBÁ.
Quando o escravo YORUBÁ chega a CUBA, nada 
material pode trazer consigo, mas trouxe con-
sagrações realizadas em seu “LERI” (cabeça), po-
deres que viviam no seu interior e os seus en-
sinamentos que permitiram que reconstruísse 
no NOVO MUNDO o seu Culto Africano, sobrevi-
vendo, porém, ao entorno da Igreja Católica que 
proibiu qualquer manifestação cultural, social 
ou religiosa YORUBÁ, obrigando o “mascara-
mento” de suas divindades nos ritos católicos.
A REGRA DE OSHA LUKUMI tem seus ORISHÁS. 
Os sacerdotes têm um fluído magnético e radial 
poderoso, materializado em múltiplas consagra-
ções realizadas no NOVO MUNDO, graças aos 
YORUBÁS quem realizaram a transferência oral 
de seus conhecimentos religiosos, posterior-
mente passando a serem escritos e assim trou-
xe como consequência com o passar dos anos, 
uma nova trama linguística nas suas respectivas 
liturgias, mas nunca uma nova liturgia na sua 
essência.
Existem diversos “TRATADOS” sobre o que está 
bem ou mal dentro de “OSHA IFÁ”, que os OLU-
WÓS, BABALAWÓS, OBÁS, ORIATÉS e IWORÓS 
devem respeitar porque são REGRAS comuns 
onde primam conceitos elevados de comporta-
mento e ÉTICA RELIGIOSA que se aplica igual-
mente a qualquer indivíduo religioso, não im-
porta sua origem étnica, racial ou cultural. AS 
REGRAS, NORMAS e o CÓDIGO ÉTICO de OSHA 
IFÁ estão explícitas na sua LITERATURA. Esta é 
válida em qualquer parte do MUNDO.
As DIVINDADES do PANTEÃO YORUBÁ transmi-
tem sua profecia personalizada através de um 
sistema metodológico numérico chamado “ME-
RINDILOGUN” ou “DILOGUN”, utilizando a leitura 
dos “CAWURIS” (búzios) com respostas globais e 
oportunos conselhos, onde a boca natural dos 
caracóis são a sua referência.

Regra de Osha Lukumi



45

Wicca

Hoje um número desconhecido de neopagãos 
adopta os princípios de uma fé popularmente 
chamada de bruxaria (feitiçaria) e conhecida 
entre os iniciados como “a prática”. Essa religião 
também conhecida pelo nome Wicca, uma pa-
lavra do inglês antigo que designa “feiticeiro”; 
pode estar relacionada com as raízes indo-eu-
ropeias das palavras Wic e Weik, que significam 
“dobrar” ou “virar”. Alguns estudiosos afirmam 
que esta palavra vem da raiz germânica wit que 
significa saber.
A religião Wicca, depois de se popularizar no 

norte da Europa e América do Norte, nos úl-
timos anos vem ganhando grande número de 
adeptos em Portugal e nas demais partes do 
mundo.
Wicca NÃO É a antiga religião dos celtas. Os 
Celtas seguiam o Druidismo, que apesar de 
também ser um caminho pagão, é diferente da 
Wicca, pois esta acredita em um deus e uma 
deusa apenas, e não em diversos deuses e deu-
sas como no paganismo druídico (entre outras 
diferenças).
Apesar de também ter adquirido características 

WICCA



46

Wicca

do paganismo druídico, a Wicca é uma misce-
lânea de várias outras tradições ocultistas e 
algumas doutrinas religiosas, e possui também 
fortes traços ritualistas da maçonaria.
Wicca é uma religião neopagã, fundada original-
mente pelo funcionário público britânico Gerald 
Gardner. Embora essa fundação tenha ocorrido 
provavelmente na década de 1940, só foi reve-
lada publicamente em 1954.
Desde a sua fundação, várias tradições de Wic-
ca evoluíram ou foram criadas. A tradição que 
segue os ensinamentos e práticas específicos, 
conforme estabelecidos por Gardner, é deno-
minada Tradição Gardneriana. Além dela, mui-
tas outra tradições de Wicca se desenvolveram 
e também existem muitos praticantes de Wicca 
que não pertencem a nenhuma tradição esta-
belecida, mas criam a sua própria forma de cul-
to aos Antigos Deuses.

DEFINIÇÃO
A palavra Wicca vem do Inglês Antigo, tendo sido 
reintroduzida no uso moderno daquele idioma 
por Gerald Gardner, na sua publicação de 1954. 
Embora Gardner utilizasse a grafia "Wica", po-
pularizou-se o uso de "Wicca", mais aderente à 
etimologia da língua inglesa.
Os primeiros livros sobre Wicca em língua por-
tuguesa foram traduções da língua inglesa, ten-
do seus tradutores optado por manter a grafia 
original. Mais tarde, Os livros escritos directa-
mente em Português mantiveram esse uso. No 
entanto, não há consenso entre autores e tra-
dutores sobre a palavra a ser usada na língua 
portuguesa para designar o praticante da reli-
gião Wicca, sendo utilizadas mais amplamente 
as formas wiccano e wiccaniano. É também de 
uso mais restrito a forma wiccão.
Os defensores da forma wiccano, alegam ter 

TODAS AS FORMAS DE WICCA 
CULTUAM A DEUSA E O DEUS, 
VARIANDO PORÉM O GRAU DE 

IMPORTÂNCIA DADO AO CULTO 
DE CADA UM DELES.

“
“



47

Wicca

sido a mesma utilizada na primeira tradução 
para português de um livro sobre Wicca, "Os 
Mistérios Wiccanos", de Raven Grimassi, por 
Cláudio "Crow" Quintino.
Os defensores da forma wiccaniano, alegam ter 
sido o primeiro livro sobre Wicca traduzido para 
o português a "Feitiçaria Moderna" de Gerina 
Dunwich, onde foi utilizada essa forma. Alegam 
ainda que a tradução wiccano é gramaticalmen-
te incorrecta pois o final "ano" se aplica somen-
te a tradução de nacionalidade como indiANO, 
peruANO, americANO.
Os demais termos são normalmente mantidos 
sem tradução, em sua forma originalmente usa-
da na língua inglesa.
Embora sejam algumas vezes usadas como 
sinónimo, "Wicca" e "Bruxaria" são conceitos 
diferentes. A confusão dá-se porque tanto os 
praticantes de Wicca quanto os de Bruxaria 

se denominam de Bruxos. Da mesma forma, 
não devem ser confundidos os termos "Wicca" 
e "Paganismo", uma vez que a Wicca é apenas 
uma das expressões do paganismo.
A Wicca é uma religião iniciática. Essa religião 
pode ser praticada tanto de forma tradicional 
quanto de forma solitária. Nas formas tradicio-
nais, os praticantes avançam através de "graus" 
pré-definidos de iniciação e geralmente traba-
lham em covens ou círculos. Nas formas solitá-
rias, os praticantes geralmente auto-dedicam–
se e auto-iniciam-se nas práticas da Wicca, e 
depois normalmente praticam-na sozinhos. 
Algumas vezes, os solitários são iniciados por 
outros sacerdotes ou sacerdotisas antes de es-
tabelecerem a sua prática.
Todas as formas de Wicca cultuam a Deusa e 
o Deus, variando porém o grau de importância 
dado ao culto de cada um deles.



48

Wicca

CRENÇAS E PRÁTICAS
Há diversas denominações (chamadas comum-
mente de tradições) Wiccanas. Assim, há uma 
enorme quantidade de variações sobre as cren-
ças e as práticas Wiccanas.
A prática Wiccana mais comum cultua duas di-
vindades, a Deusa e o Deus, algumas vezes cha-
mado de Deus Cornífero (Do latim, "o que porta 
cornos"). Algumas tradições, principalmente as 
denominadas tradições Diânicas, dão mais ên-
fase ao culto da Deusa, outras dão ênfase ao 
Deus e à Deusa, como complementos de toda 
a criação, como no caso da tradição dos Pen-
táculos. Em alguns casos, o Deus tem um papel 
diminuído, ou mesmo inexistente.
A maioria dos praticantes de Wicca, no entanto, 
não se diz dualista, mas politeísta, às vezes com 
referências a panteões específicos, como o cel-
ta, ou o grego. Alguns praticantes da Wicca po-
deriam ainda ser classificados, dependendo de 
sua tradição ou crença pessoal, como animistas, 
panteístas, panenteístas, agnósticos, dentre ou-
tras de uma vasta faixa de possibilidades.
Os ritos da Wicca reverenciam a ligação da vida 
dos praticantes com a Terra. Essa reverência 
expressa-se, principalmente, através de rituais 

cuja liturgia celebra as lunações e as mudanças 
das estações do ano.
Os praticantes de Wicca realizam rituais em 
honra à Deusa nas noites de Lua Cheia. Esses 
rituais são normalmente denominados Esbats. 
Algumas tradições chamam também de Esbat 
rituais realizados nas demais fases da lua.
A maioria das tradições comemora anualmente 
oito festivais sazonais, chamados normalmente 
de Sabbats. Quatro deles, chamados também 
Sabbats Maiores por algumas tradições, cele-
bram o auge das estações. São eles o Samhain 
(Outono), Beltane (Primavera), Imbolc (Inverno) 
e Lammas ou Lughnasadh (Verão). Os demais, 
chamados às vezes de Sabbats Menores, come-
moram Solstícios - Litha (Verão), Yule (Inverno) 
- e Equinócios – Ostara (Primavera) e Mabon 
(Outono).
Há uma grande controvérsia entre os pratican-
tes sobre qual a forma mais adequada de esco-
lher as datas dos Sabbats devido a uns viverem 
no Hemisfério Norte e outros no Sul. 
É usual que os ritos praticantes sejam realiza-
dos no interior de um círculo mágico, que é tra-
çado de forma ritual, após a limpeza e bênção 
do local. Preces ao Deus e à Deusa são proferi-



49

Wicca

das e muitas vezes são feitos feitiços adequados 
ao rito em condução. No fim, é tradicional a par-
tilha de alimento e bebida.
A maioria dos wiccanianos usa um conjunto de 
instrumentos de altar nos seus rituais. Esses 
instrumentos incluem, dentre infinitos outros, 
vassouras, caldeirões, cálices, bastões, athames 
(um espécie de adaga ou punhal), facas, velas, 
incensos, etc. Representações da Deusa e do 
Deus são também comuns, seja de forma di-
recta, representativa, simbólica ou abstracta. Os 
instrumentos são apenas isso, instrumentos, e 
não têm poderes próprios ou inerentes. Apesar 
disso, são normalmente dedicados ou "carre-
gados" com um propósito específico e usados 
apenas nesse contexto. É considerado extrema-
mente rude tocar os instrumentos de um bruxo 
ou bruxa sem a sua permissão.
O pentáculo - um pentagrama, estrela de cinco 
pontas, inscrito em um círculo - é um dos sím-
bolos mais utilizados pelos praticantes para re-
presentar a sua fé. Normalmente utilizado "de 
cabeça para cima", é usado para representar 5 
elementos componentes da natureza. Os qua-
tro elementos clássicos - terra, ar, água e fogo 
- mais o espírito (às vezes chamado de akasha). 
Muitos Gardnerianos, no entanto, contestam 
essa atribuição.
Os praticantes acreditam que cada um deve 
cultuar a(s) divindade(s) à sua própria maneira. 
Sem imposições ou leis escritas, mas com cons-
ciência em relação à cidadania, à auto-estima e 
à preservação ambiental, repudiando qualquer 
forma de preconceito e incentivando a igualda-
de do género e a liberdade sexual.
A Wicca tem, como sua lei comum e única, a Lei 
Tríplice, que dita a regra: "tudo o que fizeres vol-
tará em triplo de volta para ti". Essa regra ilustra 
bem a importância do número 3 na sua filosofia, 
também exemplificada nos aspectos da Deusa-
-mãe (virgem, mãe e anciã).

O QUE A WICCA NÃO É
Os praticantes da Wicca:
Não acreditam nem adoram o que os Cristãos 
conhecem como Diabo, Satanás ou Demónio; 
Não sacrificam animais ou seres humanos nos 
seus ritos; 
Não odeiam ou desprezam os Cristãos, a Bíblia, 
Jesus Cristo, os Islâmicos, o Alcorão, Maomé ou 
qualquer outra expressão religiosa. Ao contrá-
rio, advogam o direito à plena liberdade de ex-
pressão religiosa para todas as pessoas, inde-

pendente de credo ou denominação; 
Não são sexualmente anticonvencionais (embo-
ra o respeito à diversidade, inclusive a sexual, 
seja um valor importante para eles); 
Não encorajam o abuso de drogas e orgias se-
xuais durante seus ritos privados ou públicos 
(embora possam existir indivíduos e grupos li-
gados à Wicca que façam uso de tais práticas, 
essa postura não é oficial ou ideologicamente 
aprovada); 
Não são cristãos, islâmicos, judaicos ou prati-
cantes de qualquer outra religião monoteísta. 

ALÉM DISSO:
Todos os praticantes de Wicca são pagãos, mas 
nem todos os pagãos são praticantes de Wicca. 
Todos os praticantes de Wicca são bruxos, mas 
nem todos os bruxos são praticantes de Wicca.



50

Ofó

O Ofó é uma palavra de origem yorubá (ofò), 
que designa o encantamento através da palavra, 
que pode ser expressa por versos ou cantigas. 
Esse é um dom que já nasce connosco, porém é 
maximizado na iniciação, por uma série de atos 
realizados em segredo e conforme o seu com-
prometimento e respeito pelo Orixá, esse poder 
aumenta.
Use o Ofó para desejar graças ao próximo, para 
pedir saúde e interceder na hora de um grande 
perigo, não jogue esse dom divino ao vento por 
besteiras ou pedrinhas do dia a dia. O axé é algo 
precioso e deve ser usado com prudência, ou 
então de tanto invocar o espiritual para resolver 
besteiras, vai chegar uma hora que estará desa-
creditado e a sua palavra não terá valor nem para 
os homens, nem para os deuses.
Ofós também são as rezas para Òsányìn com a 
intenção de despertar o àse contido nas folhas e 
esse ritual pode ser cantado em vários momen-
tos do culto ao Òrìsà. Esse ritual tem sequência, 
e cada folha tem o seu Ofó cantado e relacionado 
aos Òrìsàs correspondentes. Pode-se observar, 
às vezes, que nem todas as espécies de folhas 
cantadas se encontram presentes no momento 
do ritual. Porém, o fato de louvá-las faz com que 
as suas substitutas exerçam o mesmo papel. O 
uso mágico das folhas na religião yorubá sempre 
vem acompanhado de expressões de encanta-
mentos que visam despertar o àse das folhas uti-
lizadas. Palavra falada que se acredita possuidora 
de força mágica ou capaz de produzir efeitos má-
gicos, estes encantamentos são chamados ofó.
Ofó é um aspecto oral de magia Africana, que re-
quer proferindo palavras, uma falha menor em 
reditar pode renderizar um ofò ineficaz. Ofó são 
usados em esfera, quer para a protecção de ativi-
dade boa, uma para a proteção contra forças do 
mal ou afim de alcançar o sucesso. 

OFÓ



51

ASSINE JÁ!

UMA PUBLICAÇÃO À VENDA NAS BANCAS DE NORTE A SUL E ILHAS

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

Ju
nh

o 
 a 
N

ov
em

br
o

2014 | Nº 29 | Semestral | Preço 3,50 €

Iso Iro Iroko

CA
N

D
O

M
BL

É

 Orisá Iroko
  O Sacerdócio
  Palavra Asé
  Candomblé de Caboclo na Bahia
  Escolha do Rei entre o povo 
Yorubá

 “A raiz do Ilé Asè Opô Ajagunã”
  Kosi Okutá; Kosi Orisá

 “Sem pedra, sem Orixa”.

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00029

“A raiz do 
Ilé Asè Opô Ajagunã”

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

D
ez

em
br

o 
20

14
  a

 M
ai

o 
20

15

2014/2015 | Nº 30 | Semestral | Preço 3,50 €

CA
N

D
O

M
BL

É

 Yamin
  Inhame
  Os Orisás
  Galinha de Angola
  Ya Mi Agbá
 O Acaçá
  Saídas de Yaos e Ajoies
  Significado do Ebó
  Arte do Mestre Didi
  A Quartinha

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00030

Senhora do passaro da noite
Yamin Previsões

2015Pai Jomar 
          para

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

JA
N

E
IR

O
 A

 N
O

V
E

M
B

R
O

2016 | Nº 32 | Semestral | Preço 3,50 €

  PO
V

O
 D

E SA
N

TO
 E A

SE  nº32 

  

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00032

OSSAIN
SENHOR DAS FOLHAS!

PREVISÕES PARA

2016
por Bábálórísá Jomar d’Ògún

SAIBA

COMO NO 

INTERIOR!

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

h
o

r
ó

sC
o

p
o

 d
E

  J
U

n
h

o
 A

 n
o

v
E

m
b

r
o

2016 | Nº 33 | Semestral | Preço 3,50 €

osálá
o grAndE pAi!

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00033 Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
 M

A
IO

2017 | Nº 34 | Semestral | Preço 3,50 €

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00034

OMULU
ORIXÁ DA CURA

2017
PREVISÕES

PAI JOMAR PARA

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  J
U

N
H

O
 A

 N
O

V
E

M
B

R
O

2017 | Nº 35 | Semestral | Preço 3,50 €

AJAGUNAN
O GUERREIRO BRANCO

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00035 Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
  M

A
IO

2017 | Nº 36 | Semestral | Preço 3,50 €

 

2018ORISÁS 
REGENTES

POR PAI JOMAR D'ÒGÚN



52

http://www.casadeogunlojaonline.com/

