
H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
  M

A
IO

2018 | Nº 38 | Semestral | Gratis

Entrega do Oyé de 
Bábàlórísá à Omo Orisá 

Pedro d'Oxossi

Entrega do Oyé de 
Bábàlórísá à Omo Orisá 

Miguel d'Ogun

ORISÁS REGENTES 

2019
POR PAI JOMAR D'ÒGÚN

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo



2

AlAmedA GuerrA Junqueiro, 34 | lArAnJeiro | 2810-072 AlmAdA
tel: 21 259 54 08 | tm: 96 634 00 55 | casadeogun@gmail.com 

perto do bAnco millennium, bAnif e estAção de metro s. Gedeão

candomblé, 
umbanda e 
esotéricos

em comércio de produtos de 

www.casadeogunlojaonline.com

casadeOgun_versocapa_2.indd   1 11/12/27   22:58:23



3

SUMÁRIO

Notas:  �
1. �Toda a imagem e conteúdos dos anúncios publicados nesta revista, são da 

exclusiva responsabilidade dos respectivos anunciantes;
2. �A redação desta revista está elaborada segundo o novo acordo ortográfico.

editora

Documentário Informativo	 4
Caboclos	 5
Noticia FENACAB	 7
Ogan no Candomblé Ketu	 8
Samambaia do mato 	 11
Orisás Regentes 2019	 13
Saída de Yao	 16
Espiritualidade Ecuménica	 18
Viva Alégre Coma Saudável/Invocação/Ebó	 22 
Onilé	 21
Página dedicada à Umbanda	 25
Previsões Astrológicas	 28
Odù Enje	 31
Poluição do ar é perigo fatal para as crianças	 34
A cozinha no Candomblé	 36
Confirmação de Ogãs	 37
Candomblé de Caboclo	 40
Odù Enje	 42 
Simpatias para o Ano Novo	 45
O Significado da Palavra Asè	 47
Velas e Cores	 48

FICHA TÉCNICA: Povo de Santo e Asè

Propridade de: Lendas & Cultos
Morada: Rua Qta. das Padeiras - Viv. S. Jorge, nº 10
2815-795 Sobreda da Caparica - Almada
NIF: 508 573 025
Nº Registo na E.R.C: 125412
Depósito Legal: 280080108 
Director: J. Pinto, (Ogun)
Director Adjunto:  P. Fialho, (Yemanjá) 
Sede de Redacção:
Rua Qta. das Padeiras - Viv. S. Jorge, nº 10  
2815-795 Sobreda da Caparica - Almada
Periodicidade: Semestral
Coordenador Gráfico: Rui Toscano, (Logun Odé)
Redação: Miguel Dinis, (Ogun)
Comercial: �Licinia Marques, (Osun) 96 221 17 62
Representante legal na Bahía /Brasil: 
Aristides de Oliveira Mascarenhas (Osalá Osaguian)
Tel: 21 294 06 84 Fax: 21 295 17 43 TM: 96 275 40 40
E-mail: povosantoease@gmail.com

EDITORIAL
Há coisas e situações, que mesmo quem é 
“cego”, vê!
E se não vê, é porque não quer!
São várias as vozes que nos chegam e na 
realidade também constatamos, que na família 
do Candomblé, e não me refiro só ao Brasil, 
mas neste caso em Portugal, que há cada vez 
mais Pais / Mães de Santo que não olham 
aos meios para atingirem determinados fins! 
Não é possível continuar a “fábrica” de novos 
Babalorisás / Yalorisás, que na sua essência, 
no fundamento nada possuem! Para onde 
querem levar o nosso Candomblé?!!!
Espero que ainda tenhamos tempo de travar 
este vazio, que se constrói cada vez mais, sem 
qualquer tipo de vergonha! 
Nós vamos continuar, assim Olorun nos ajude!

O Director
Dr. José Pinto



4

Documentário Informativo

O Ataré também conhecido como Pimenta da 
Costa, Grãos do Paraíso e cujo nome científico é 
Aframomum melegueta roscoe K. Schum perten-
ce à família Zingiberacea, a mesma do gengibre. 
Encontrada na região costeira da África, é uma 
erva perene com porte de uma “mini palmeira” 
podendo atingir cerca de 1,0 a 1,5m de altura; os 
seus frutos quando secos apresentam uma cas-
ca de coloração marrom, as sementes de ataré 
são encontradas dentro do fruto envolvidas por 
uma película bem fina. O seu cultivo dá-se essen-
cialmente pela sua valiosa semente, que possui 
uma índice de picante não muito acentuada (tipo 
o amargo da mostarda), que lhe valeu o nome 
de “grão do paraíso”, indicando o seu alto valor 
como especiaria e na medicina. A semente é usa-
da extensivamente em etno medicina para uma 
variedade de doenças, possuem activos para di-
versas actividades biológicas, especialmente con-
tra inflamações e doenças infecciosas. 
Além de propriedades medicinais o Ataré é 
utilizado em rituais de Candomblé. O seu uso 
acontece em cerimonias que fazem alusão ao 
Orísá Exú mas não só. Este é utilizado com o sig-
nificado de limpar o hálito e retirar todas as más 

intenções que as palavras podem conter. Outra 
cultura que utiliza o Ataré é a Cultura Iorubá, 
que o usa como forma de dote, onde o noivo 
oferta ataré à família da noiva e este significa fe-
cundidade.
Os Grãos do Paraíso ou ataré tem sido a planta 
nativa favorita para os curandeiros africanos, que 
usam as suas sementes para tratar doenças de 
tosse, dor de dentes e para sarampo. As suas se-
mentes são utilizadas na África Ocidental como 
um remédio para uma variedade de doenças 
como dor de estômago, diarreia e até mesmo 
picada de cobra. As sementes do ataré contêm 
gingeróis e compostos relacionados que podem 
ser úteis contra as doenças cardiovasculares, dia-
betes, e inflamações.
O ataré ou pimenta da Costa, é um elemento 
bastante utilizado em inúmeros rituais do can-
domblé. O seu simbolismo provém da força que 
produz ao ser mastigada, e também pelo facto de 
conceder força à palavra da pessoa que a mas-
tiga, aumentando o dom de profetização, tanto 
para coisas positivas quanto para negativas, as-
sim como protege o corpo físico e espiritual da 
pessoa que a oferece.

ATARÉ



5

Documentário Informativo Caboclos

Entidades de trabalho, exercendo as suas fun-
ções por ordem dos Òrisàs, estas são entidades 
de grande elevação espiritual. Simbolizam a von-
tade e capacidade de trabalhar, uma vez que Ca-
boclo não tem descanso. Seja incorporado nos 
seus médios a dar consultas, ou agindo como 
guias, passando informações sagradas sobre 
as folhas e ervas e de tudo o que vem da ter-
ra. Ensinam, educam, encaminham e mimam. É 
nos Òrisàs que vão beber a sua força e forma de 
trabalhar. Comunicam e falam de forma rústica 
e terra-a-terra, devido à sua forma essencial de 
existir. Os Caboclos, assumem as características 
do local onde nasceram e viveram enquanto hu-
manos.
Falar de Caboclos é uma tarefa bastante agra-
dável, ainda que extensa e difícil, pois existem 
tantos que seria uma grande leviandade, decla-
rarmos conhece-los todos. Inicialmente é impor-
tante ter noção uma diferenciação fundamental 
que se faz entre eles: os Caboclos de Penas e os 

Caboclos de Couro. Os Caboclos de Pena são to-
dos aqueles que se apresentam pela representa-
ção da imagem do Índio. Já os Caboclos de Couro 
são os Boiadeiros.
Os Caboclos, embora associado a Oxossi, Orixá 
da caça, Orisá louvado como rei das Matas, estão 
sempre ligados a um determinado Orixá e man-
tém suas características, de alguma forma ligada 
a esse Orixá. Por isso, podemos ter Caboclos 
de Oxossi, de Ogum, de Xangô, de Yemanjá, de 
Oxum, etc.
Os Caboclos de couro, Boiadeiros apresentam-
-se com as caracteristicas do Sertão aquele que 
está mais ligado à terra. Em algumas partes do 
país os Boiadeiros também são conhecidos 
como “Encantados”. São entidades que não te-
riam morrido para se espiritualizarem, teriam 
sido encantados e transformados em entidades 
especiais. Em outros locais são cultuados como 
“Baianos”, mantendo quase a mesma caracterís-
tica de trabalho.

CABOCLOS



6

Caboclos

Os Caboclos de Pena são exímios na arte de 
curar e na limpeza espiritual, são profundos co-
nhecedores das ervas medicinais e de suas pro-
priedades espirituais, assim como suas proprie-
dades terapêuticas para o tratamento de muitos 
males. São óptimos a conceder passes energéti-
cos, quando os seus médiuns se preparam para 
este tipo de trabalho.
As características dos Caboclos de Couro são 
bastante diferentes, mas que não modificam as 
suas intenções na prática do bem. Os Boiadei-
ros também apresentam diversidade nas suas 
manifestações. 
São, porém, grandes trabalhadores e defendem 
todos os fieis das influências negativas com muita 
garra e força espiritual. Possuem enorme poder 
espiritual e grande autoridade sobre os espíritos 
menos evoluídos, sendo tais espíritos subjuga-
dos por eles com muita facilidade.

Assim se manifestam os Caboclos, onde quer 
que sejam chamados. Em algumas casas de 
Umbanda, os Caboclos de Couro são mais reve-
renciados e chegam a chefiar terreiros. Noutras, 
com a influência maior do Caboclo das Sete En-
cruzilhadas, os Caboclos de Pena são os Chefes 
de Terreiro. O trabalho destas entidades vai va-
riar de acordo com a doutrina de cada terreiro. 
Em alguns, eles são festeiros, bebem e fumam. 
Outros não lhes permitem fumar ou beber e se 
mesmo assim, humildemente, aceitam as con-
dições da Casa é por que é maior o desejo de 
ajudar o Homens.
Isso não diminui nem os seus trabalhos nem a 
capacidade da casa, muito menos deprecia tal 
doutrina. No entanto é muito importante que 
os respeitemos da maneira que se apresentem, 
sempre orientando os médiuns a trabalharem 
de acordo com os desígnios de cada casa.

http://babalorixa-jomar.com/


7

Noticia FENACAB

A FENACAB informa todos os seus associados 
que o Terreiro de Candomblé Ketu anteriormen-
te conhecido pelo nome religioso Ilé Asé Omin 
Ògún alterou a sua designação para Ilé Asè Opo 
Alaketu Omin Ògún.
Toda a estrutura religiosa e civil se manteve sem 
alteração, tendo como Agabá  Babalorisá Jomar 
d'Ógún e como Otun Orisá Babalorisá Paulo 
d'Yemonjá.
Também a entidade gráfica foi alvo de alteração, 
sendo o novo logótipo  que identifica a Casa em 
qualquer lugar o que se publica ao lado.

Olorun Modupé!

http://babalorixa-jomar.com/


8

Ogan no Candomblé Ketu

Ogá (Ogan) é escolhido pelo Orixá do zela-
dor de uma Casa de Candomblé para diver-
sas funções dentro do Àse, primeiramente é 
suspenso, para depois ser confirmado. Ogá 
não incorpora, não entra em transe, ele é es-
colhido justamente por estar sempre lúcido e 
cumprir diversas funções que são importan-
tíssimas dentro de toda liturgia.
O Ogá, não é apenas um tocador de ata-
baque (ilús), a função do Ogá em uma casa 
de Àse abrange muito mais que somente as 
cantigas nos terreiros. Os Ògás promovem a 
segurança da Casa, contribuindo com o zelo 
dos Òrìsàs, eles também zelam pelo Ilé Àse. 
O Ogá, ao chegar à Casa de Candomblé, após 
se purificar com o banho de agbò, se vesti-
rem adequadamente e, saudar seu Àse, seu 
zelador e todos da Casa, buscar realizar suas 
funções e se colocar à disposição.
Mas afinal, quais são essas funções? Além do 
cuidado com os atabaques (manutenção/afi-
nação/osé) os agògòs, àtòrìs, também é pa-
pel do Ogá contribuir para que tudo caminhe 
bem no Terreiro, pois o Ogá busca defender 
sua comunidade, o seu Àse de forma eficaz, 
fazendo de tudo para que o mesmo seja pre-
servado, é sua responsabilidade, preservar 

OGAN 
NO CANDOMBLÉ KETU



9

Ogan no Candomblé Ketu

as edificações de sua Casa, estando sempre 
atento para qualquer e eventual dano, como, 
por exemplo, a necessidade da troca de uma 
telha, ou um degrau danificado em uma es-
cada, etc.
O Ogá se dedica em diversos âmbitos do Can-
domblé, como aprender os toques e ritmos, 
as cantigas, os animais, as folhas, adúràs e 
sàsányìn, copar, etc.
Ogán com o tempo pode se tornar um co-
nhecedor de folhas (Èwé), que aprenderam 
desde como colher e cantar as folhas especí-
ficas de cada Òrìsàs.
Cabe ao Ogá o cuidado especial e indispen-
sável com os animais que serão ofertados 
aos Òrìsàs, de modo que a oferta seja aceita 
de forma plena dentro dos rituais sagrados. 
É primário Ogá saber como entregar, levar e 
até passar um ebó conforme a necessidade 
específica de cada situação, sempre em sin-
tonia com seu zelador. Todo esse conheci-
mento demora anos, cabendo ao Ogá estar 
sempre atento às palavras, conselhos, doutri-
nas e ensinamentos do seu zelador.
O Ogá ocupa um papel importante também 
durante o Candomblé, são eles que com sua 
forma de tocar e cantar contagiante contri-
buem para invocar os Òrìsàs a terra.
Os Ògás confirmados servem de exemplo 
para os Ògás apontados ou suspensos, com 
postura, moral ilibada, jamais ingerir bebida 
alcoólica e se impor coercitivamente para o 
bom andamento da Casa.
A união entre os Ògás ajudam a formar a 
base de uma Casa de Candomblé, eles for-
mam uma família em que todos se entendem 
se confraternizam, sem qualquer tipo de dis-
puta, briga ou ego.
Ogá toca e canta para os Òrìsàs e não para 
as pessoas que estão na festa e sempre con-
sulta o seu zelador, para saber como será o 
andamento da festividade, para qual Òrìsà 
poderá prolongar-se um pouco mais nos cân-
ticos, ou não. O Ogá procura permanecer o 
maior tempo possível no salão, evitando sair, 
principalmente quando o Òrìsà está no bar-
racão. Ele está sempre atento aos visitantes 
que chegam, comunicando ao zelador, mui-
tas vezes, os recepcionando.  Ogá respeita in-



10

Ogan no Candomblé Ketu

condicionalmente os Òrìsàs, ele sabe a hora 
que deve parar de cantar, também procura 
aprender os cânticos do seu Àse, da sua raiz, 
evitando cantar algo que somente ele conhe-
ce, afinal, para ele o importante é ver o Òrìsà 
feliz com o conjunto e não com o solo. Hoje é 
fundamental que os Ògás procurem se unir e 
comungar com o Òrìsà, que respeite os seus 
mais velhos e a liderança do seu Terreiro.
Ogá pode ganhar seu Oyè com o decorrer do 
tempo e merecimento, conquistando o res-
peito de todos e que carinhosamente pode 
ser também chamado de Pai Ogá. Os prin-
cipais Oyès são: Asògún (homens de Ògún), 
Alabe, Pèjìgán e Ònilú.

Lenda:
Num tempo muito distante, o orun (céu) era 
lugar de grandes festas. Os orixás (proteto-
res de cabeças) lá se reuniam para celebrar 
a vida. Exu era o grande animador daquelas 
festas porque era ele quem tocava os tam-
bores e que entoava as mais belas e alegres 
cantigas. E ele ficava todo prosa por exercer 
tal função. Certo dia, entendendo que estava 
difícil conversar ao mesmo tempo em que o 
som dos tambores ecoavam, os orixás pedi-
ram para Exu que parasse com aquela canto-

ria e toques. E assim se deu: Exu deixou de 
tocar e cantar nas festas.
Sem muita demora, os orixás perceberam 
que festa sem tambores e sem cantoria, 
não era festa. Eles se reuniram novamente 
e decidiram pedir para que Exu voltasse com 
toda a animação. Mas ele não aceitou: estava 
profundamente magoado com o pedido do 
grupo, uma vez que ele desempenhava tais 
atividades com tanto fervor e o impediram de 
continuar. Os orixás insistiram bastante até 
que Exu disse: “Perdi totalmente a vontade 
de cantar e tocar para vocês, mas vou passar 
a tarefa para a primeira pessoa que se colo-
car na minha frente”.
E assim aconteceu. Ogán, um jovem rapaz 
caminhou na direção de Exu. Exu olhou 
para ele e o escolheu para inicia-lo na arte 
dos cânticos e toques em louvor aos orixás. 
Ogan, prontamente aceitou o convite de Exu, 
era rapaz esforçado e que queria aprender.
Tão bem Exu o ensinou Ogán e Ogán tão bem 
aprendeu a animar as festas dos orixás que 
em sua homenagem, Exu estabeleceu que 
todo o homem responsável por animar as 
festas dos orixás deveria receber o cargo de 
Ogan.
Fonte: Internet. Texto original em Português do Brasil



11

Samambaia do mato

SAMAMBAIA
DO MATO

Nome científico: phlebodium decumanum

Nomes populares: samambaia-do-amazonas, 
samambaia-de-mato-grosso, rabo-de-caxingue-
lê, erva-de-macaco, cipó-cabeludo, guaririnha.

Origem: regiões tropicais

Samambaia é a denominação comum a diversas 
plantas verdes e sem flores. Em geral, são facil-
mente identificadas pelas suas folhas, conheci-
das como frondes, que têm formato de penas. 
As samambaias reproduzem-se por meio de es-
poros, não de sementes.

Existem cerca de 12 mil espécies diferentes de 
samambaias no mundo. Algumas delas surgi-
ram há mais de 360 milhões de anos. As samam-
baias costumam crescer nas florestas tropicais 
húmidas, mas também se desenvolvem noutros 
lugares quentes e úmidos onde haja bastante 
sombra. Poucas espécies de samambaias são 
encontradas em locais secos e frios.
Muitas samambaias crescem em troncos e ga-
lhos de árvores. Outras desenvolvem-se em ter-
renos pantanosos ou boiam nas lagoas. Alguns 
tipos conhecidos como samambaia-de-metro 
espalham-se como ervas daninhas por campos 
e pastos.



12

Samambaia do mato
As samambaias menores têm apenas poucos 
centímetros de altura. As maiores chegam a 
medir entre 10 e 25 metros de altura. As folhas 
novas nascem enroladas. Conforme crescem e 
se desenrolam, lembram a parte espiralada 
que fica no fim do braço do violino.
Milhões de células chamadas esporos 
crescem no lado inferior das folhas das 
samambaias, que depois se dispersam 
pelo ar. Algumas delas caem sobre 
solos e superfícies húmidas e repro-
duzindo-se, tornando-se estruturas 
minúsculas, com formato de feijão. 
Essas estruturas produzem células 
masculinas e femininas, que, jun-
tas, geram uma nova samambaia.
As pessoas geralmente usam 
samambaias na decoração de 
jardins e casas. Alguns animais, 
como os cervos, comem samam-
baias, e algumas aves usam-nas 
para forrar seus ninhos.
Utilização: ornamental e medi-
cinal. A samambaia é utilizada 
na medicina popular indígena 
peruana e outras tribos para o 
tratamento de algumas doenças 
como a febre e problemas res-
piratórios, no entanto apenas foi 
comprovado clinicamente o efei-
to dessa planta no tratamento de 
psoríase.
Uso na cultura religiosa afro-
-brasileira:banhos, amacis, obriga-
ções de cabeça lavagem de contas, 
sacudimentos, bate-folhas. Favorece o 
desenvolvimento mediúnico.
Curiosidades: o nome samambaia vem da 
língua tupi que significa ham ã'bae "o que 
torce em espiral" ou samambaia "corda de pe-
sos, de brincos, de pingentes".



13

Orisás Regentes 2019

ORISÁS REGENTES 

2019
POR PAI JOMAR D'ÒGÚN

Em consequência das escolhas e opções feitas 
por cada um de nós, de cada comunidade, de 
cada organização, de cada país e neles, de cada 
“potencia” mundial, chegamos a uma encruzi-
lhada da nossa vida, com caminhos e caminha-
das bem difíceis...
O ano de 2019 que se avizinha, é carregado 
de contradições e anseios, que em algumas si-

tuações, são um verdadeiro “barril de pólvora” 
pronto a explodir.
Basta pensar nos interesses meramente comer-
ciais, sem que o beneficio humano esteja na pri-
meira linha, como sejam os que dizem respeito 
aos EUA e à China; sendo que quer queiramos 
quer não, têm repercussões mundiais; pensem 
ainda nos interesses bélicos e manipulação poli-



14

Orisás Regentes 2019

tica por parte da Rússia em relação aos seus vi-
zinhos, estendendo-se ao médio oriente... para 
não falarmos ainda na miséria que grassa em 
países Africanos e Sul-Americanos em contra-
ponto com os outros seus iguais, onde a desi-
gualdade apenas tem ponto comum na miséria, 
na fome e na falta de dignidade.
Um pouco por todo o lado, vemos caminho 
tortuosos, que é necessário tacto, persistência 
e vontade de ferro para mudar. Nas nossas co-
munidades vemos muitas vezes, mais o “pare-
cer” do que “o ser”. Sejam eles de cariz social 
e mesmo de cariz religioso; não esquecendo as 
nossas casas, as nossas famílias, os nossos bair-
ros e país. 

Antes que a proliferação da guerra seja uma 
realidade, devemos fazer “guerra à guerra”! 
Sermos autênticos desbravadores, audazes 
e tenazes. 
Para tanto trabalho e algum azedume, precisa-
mos sem dúvida de uma energia também afável 
que harmonize as nossas relações interpessoais 
e interreligiosas.
É neste equilíbrio do muito que há para fazer, 
mas também do muito que há para amar, ser 
autentico e leve, que no ano que se avizinha 
de 2019 teremos como Orisá que o rege nosso 
Pai Ògún; que com a beleza e sensibilidade das 
senhoras das águas, Osun e Yemonjá, nos vêm 
refrescar e revigorar o nosso querer!
Ogunhé!
Babalorisá Jomar de Ògún

http://fenacab-coordenacao-internacional-portugal.pt/


15

Orisás Regentes 2019

SERMOS AUTÊNTICOS 
DESBRAVADORES, AUDAZES 

E TENAZES.
“

“

http://fenacab-coordenacao-internacional-portugal.pt/


16

Saída de Yao

SAÍDA DE YAO
Pai Omulu abençou o Ilé Asè Opô Alaketu 
Omin Ògún e toda a sua comunidade no pas-
sado dia 28 de Julho com a saída de um dos 
seus filhos, Ady Feijó Ribas que comprovando 
o amor e dedicação ao seu Orisá e à casa que 
o acolheu, se tornou Yaô de Candomblé Ketu.
Foi uma festa carregada de asé, alegria e 
energia muito positiva, como só Omulu nos 
pode presentear.
Como Babalorisá do novo Yaô e Agabá do Ilé, 
agradeço ao novo Yaô a confiança em mim 
depositada, bem como ao Otun Orisá e Ba-
bakekeré do Ilé, Babalorisá Paulo d'Yemonjá. 
Agradeço também a todos os Omo Orisá pelo 
empenho e amor ao Santo.
Olorun Modupé. 

Babalorisa Jomar



17

Saída de Yao



18

Espiritualidade Ecuménica

1.
O QUE É

É o processo de entendimento mútuo entre 
diferentes tradições religiosas;

É uma comunicação e um compartilhar de 
vida, visão e reflexão por fiéis de religiões 

diferentes na busca de descobrir, juntos, o tra-
balho do espírito entre eles;

É estar disposto a apresentar questões e ser 
questionado;

É um relacionamento entre fiéis que estão 
comprometidos com a sua própria fé e en-

raizados nela, mas abertos ao outro fiel e ao Es-
pírito no contexto da origem e fins comuns;

É estar pronto a clarificar e a modificar pontos 
de vista pessoais, deixando-se guiar pelo 

amor autêntico à verdade;

É para todos: leigos, teólogos e monges;

É o diálogo mantido com todos os que admi-
tem Deus e que guardam, em suas tradições, 

preciosos elementos religiosos e humanos.

2. 
DISPOSIÇÕES

Compreensão mútua: dissipa preconceitos e 
promove conhecimento e apreciação comuns;
Enriquecimento mútuo: busca integrar nas 
pessoas os valores e as experiências caracterís-
ticas de outros fiéis;
Comprometimento comum: testemunho 
e promoção de valores humanos e espirituais 
como paz, respeito à vida humana, dignidade 
humana, igualdade, justiça, liberdade religiosa, 
através da oração, da ação conjunta, da expe-
riência religiosa compartilhada…

3. 
FORMAS

Diálogo da Vida: espírito de abertura e de 
boa vizinhança; partilha de vida: alegrias e tris-
tezas; problemas e soluções; conquistas e preo-
cupações;

DIÁLOGO 
INTER-

RELIGIOSO



19

Espiritualidade Ecuménica

Diálogo das obras: colaboração em vista do de-
senvolvimento integral e da libertação das pessoas.
Diálogo dos intercâmbios teológicos: 
trata-se do estudo de peritos para um aprofun-
damento da compreensão das suas respectivas 
heranças religiosas, em vista da apreciação dos 
valores espirituais uns dos outros.
Diálogo da experiência religiosa: partilha de 
riquezas espirituais das diferentes tradições religio-
sas, no que se refere à oração, à contemplação, à fé 
e aos caminhos de busca de Deus e do Absoluto.

4. 
EXIGÊNCIAS

Equilíbrio: não ser ingênuos nem críticos 
demais, mas abertos e acolhedores. O diálogo 
requer vontade de se empenhar em conjunto, 
a serviço da verdade e prontidão em se deixar 
transformar pelo encontro;
Convicção religiosa: a sinceridade do diálo-
go inter-religioso exige que se entre nele com a 
integridade da própria fé, considerando as con-
vicções e os valores dos outros abertamente.
Abertura à verdade: mantendo intata a sua 
identidade, se dispor a aprender e a receber 
dos outros e por intermédio deles os valores 
positivos das suas tradições. Abertura para ven-
cer antigos preconceitos e rever idéias precon-
cebidas, purificando sua própria fé.
Mediante o diálogo, os cristãos e membros de 
outros credos são convidados a aprofundar o 
seu empenho religioso e a responder, com cres-
cente sinceridade, ao apelo pessoal de Deus e 
ao dom gratuito que ele faz de si mesmo, dom 
que sempre passa através da mediação de Je-
sus Cristo e da obra do seu Espírito, conforme 
proclama a fé cristã.
O diálogo inter-religioso permitiu à Igreja com-
partilhar com outros os valores evangélicos. É por 
isso que, apesar das dificuldades, o empenho da 
Igreja no diálogo se mantém firme e irreversível.
O diálogo não seria fecundo, se não incluísse 
também um verdadeiro respeito por toda pes-
soa para que possa aderir livremente à sua pró-
pria religião.
A Igreja reconhece como parte essencial do 
anúncio da Palavra o encontro, o diálogo e a co-
laboração com todas as pessoas de boa vontade, 
particularmente com as pessoas pertencentes às 
diversas tradições religiosas da humanidade.



20

EBÓ | OFERENDA

INVOCAÇÃO

Num cesto de vime, coloque as mais variadas 
frutas... 
Enfeite com folha e entregue no assentamen-
to ou numa mata, junto a uma árvore em cres-
cimento.
Agradeça aos Caboclos e faça os seus pedidos.

VIVA ALÉGRE, 
COMA SAUDÁVEL!

Xetru, xetruá Caboclo!
Energias suaves 
e harmoniosas

trazei-nos o equilíbrio 
às nossas vidas a 
abundância dos 

nossos alimentos
para o corpo e espírito.

SALADA DE FEIJÃO  
E ABACATE

INGREDIENTES 
400g de feijão preto
1 abacate
1 cebola roxa
1 molho de coentros
1 lima
1 malagueta vermelha
1 malagueta verde
2 tomates xuxa
1 bife de atum fresco
azeite | flor-de-sal q.b. | pimenta q.b.

PREPARAÇÃO
Para a salada:
Pique finamente a cebola e as malaguetas e co-
loque numa taça. Junte os tomates cortados em 
cubos.
Sugestão do Chef
se quiser reduzir a intensidade do picante, retire 
previamente as sementes das malaguetas.
Corte o abacate em cubos e junte ao preparado. 
Regue com uma quantidade generosa de azeite e 
o sumo de uma lima. Junte o feijão e envolva bem.
Tempere com sal e adicione coentros picados. 
Deixe repousar.
Para o atum: 
Aqueça bem uma chapa.
Passe um fio de azeite em ambos os lados do 
bife de atum e salpique com uma pitada de flor-
-de-sal. Grelhe o bife em lume alto, cerca de 30 
segundos de cada lado. 
Coloque a salada no centro do prato. Disponha o 
bife por cima e decore com pimenta preta moída 
e um fio de azeite.

Viva Alégre Coma Saudável | Ebó | Oferenda | Invocação



21

Onilé

ONILÉ

“Mojubá, orisá/ ibá, orisá/ ibá Onilé”, que pode 
ser traduzido como 
“Eu saúdo o orisá/ Saúdo Onilé/ Salve a Se-
nhora da Terra”.

Assim conta o mito: Onilé era a filha mais reca-
tada e discreta de Olodumare. Vivia trancada 
em casa do pai e quase ninguém a via. Qua-
se nem se sabia de sua existência. Quando 
os Orisas seus irmãos se reuniam no palácio 
do grande pai para as grandes audiências em 
que Olodumare comunicava suas decisões, 
Onilé fazia um buraco no chão e se escondia, 

pois sabia que as reuniões sempre termina-
vam em festa, com muita música e dança ao 
ritmo dos atabaques. Onilé não se sentia bem 
no meio dos outros. 
Um dia o grande deus mandou os seus arau-
tos avisarem: haveria uma grande reunião no 
palácio e os Orisas deviam comparecer rica-
mente vestidos, pois ele iria distribuir entre os 
filhos as riquezas do mundo e depois haveria 
muita comida, música e dança. Por todos os 
lugares os mensageiros gritaram esta ordem 
e todos se prepararam com esmero para o 
grande acontecimento. Quando chegou por 

MOJUBÁ, ORISÁ/ IBÁ, ORISÁ/ IBÁ ONILÉ



22

Onilé

fim o grande dia, cada orisá dirigiu-se ao pa-
lácio na maior ostentação, cada um mais be-
lamente vestido que o outro, pois este era o 
desejo de Olodumare. Yemonjá chegou vesti-
da com a espuma do mar, os braços ornados 
de pulseiras de algas marinhas, a cabeça cin-
gida por um diadema de corais e pérolas, o 
pescoço emoldurado por uma cascata de ma-
drepérola. Osòósi escolheu uma túnica de ra-
mos macios, enfeitada de peles e plumas dos 
mais exóticos animais. Osonyin vestiu-se com 
um manto de folhas perfumadas. Ogum pre-
feriu uma couraça de aço brilhante, enfeitada 
com tenras folhas de palmeira. Òsun escolheu 

cobrir-se de ouro, trazendo nos cabelos as 
águas verdes dos rios. 
As roupas de Osumarè mostravam todas as 
cores, trazendo nas mãos os pingos frescos 
da chuva. Oyá escolheu para vestir-se um si-
bilante vento e adornou os cabelos com raios 
que colheu da tempestade. Sòngo não fez 
por menos e cobriu-se com o trovão. Óòsàálá 
trazia o corpo envolto em fibras alvíssimas de 
algodão e a testa ostentando uma nobre pena 
vermelha de papagaio. E assim por diante. 
Não houve quem não usasse toda a criativi-
dade para apresentar-se ao grande pai com 
a roupa mais bonita. Nunca se vira antes tan-



23

Onilé

ta ostentação, tanta beleza, tanto luxo. Cada 
orisá que chegava ao palácio de Olodumare 
provocava um clamor de admiração, que se 
ouvia por todas as terras existentes. Os Orisas 
encantaram o mundo com suas vestes. Menos 
Onilé. Onilé não se preocupou em vestir-se 
bem. Onilé não se interessou por nada. Oni-
lé não se mostrou para ninguém. Onilé reco-
lheu-se a uma funda cova que cavou no chão. 
Quando todos os Orisas haviam chegado, 
Olodumare mandou que fossem acomodados 
confortavelmente, sentados em esteiras dis-
postas ao redor do trono. Ele disse então à 
assembléia que todos eram bem-vindos. Que 

todos os filhos haviam cumprido seu desejo 
e que estava tão bonito que ele não saberia 
escolher entre eles qual seria o mais vistoso e 
belo. Tinha todas as riquezas do mundo para 
dar a eles, mas nem sabia como começar a 
distribuição. 
Então disse Olodumare que os próprios filhos, 
ao escolherem o que achavam o melhor da 
natureza, para com aquela riqueza se apre-
sentar perante o pai, eles mesmos já tinham 
feito a divisão do mundo. Então Yemonjá fi-
cava com o mar, Òsun com o ouro e os rios. 
A Osòósi com as matas e todos os seus bi-
chos, reservando as folhas para Osonyin. Deu 
a Oyá o raio e a Sòngo o trovão. Fez Óòsàálá 
dono de tudo que é branco e puro, de tudo 
que é o princípio, deu-lhe a criação. Desti-
nou a Osumarè o arco-íris e a chuva. A Ogum 
deu o ferro e tudo o que se faz com ele, in-
clusive a guerra. E assim por diante. Deu a 
cada orisá um pedaço do mundo, uma parte 
da natureza, um governo particular. Dividiu 
de acordo com o gosto de cada um. E disse 
que a partir de então cada um seria o dono 
e governador daquela parte da natureza. As-
sim, sempre que um humano tivesse alguma 
necessidade relacionada com uma daquelas 
partes da natureza, deveria pagar uma pren-
da ao orisá que a possuísse. Pagaria em ofe-
rendas de comida, bebida ou outra coisa que 
fosse da predileção do orisá. Os Orisas, que 
tudo ouviram em silêncio, começaram a gri-
tar e a dançar de alegria, fazendo um grande 
alarido na corte. Olodumare pediu silêncio, 
ainda não havia terminado. Disse que faltava 
ainda a mais importante das atribuições. Que 
era preciso dar a um dos filhos o governo da 
Terra, o mundo no qual os humanos viviam e 
onde produziam as comidas, bebidas e tudo 
o mais que deveriam ofertar aos Orisas. Disse 
que dava a Terra a quem se vestia da própria 
Terra. Quem seria? Perguntavam-se todos? 
“Onilé”, respondeu Olodumare. “Onilé?” todos 
se espantaram.
Como, se ela nem sequer viera à grande reu-
nião? Nenhum dos presentes a vira até en-
tão. Nenhum sequer notara sua ausência. 
“Pois Onilé está entre nós”, disse Oloduma-
re e mandou que todos olhassem no fundo 
da cova, onde se abrigava vestida de terra, a 
discreta e recatada filha. Ali estava Onilé, em 
sua roupa de terra. Onilé, a que também foi 
chamada de Ilê, a casa, o planeta. Olodumare 
disse que cada um que habitava a Terra pa-



24

ONILÉ

gasse tributo a Onilé, pois ela era a mãe de 
todos, o abrigo, a casa. A humanidade não 
sobreviveria sem Onilé. Afinal, onde ficava 
cada uma das riquezas que Olodumare parti-
lhara com filhos Orisas? “Tudo está na Terra”, 
disse Olodumare. “O mar e os rios, o ferro e 
o ouro, Os animais e as plantas, tudo”, conti-
nuou. “Até mesmo o ar e o vento, a chuva e 
o arco-íris, tudo existe porque a Terra existe, 
assim como as coisas criadas para contro-
lar os homens e os outros seres vivos que 
habitam o planeta, como a vida, a saúde, a 
doença e mesmo a morte”. Pois então, que 
cada um pagasse tributo a Onilé, foi à sen-
tença final de Olodumare. Onilé, orisá da Ter-
ra, receberia mais presentes que os outros, 
pois deveria ter oferendas dos vivos e dos 
mortos, pois na Terra também repousam os 
corpos dos que já não vivem. Onilé, também 
chamada Aiê, a Terra, deveria ser propicia-
da sempre, para que o mundo dos humanos 
nunca fosse destruído. Todos os presentes 
aplaudiram as palavras de Olodumare. Todos 
os Orisas aclamaram Onilé. Todos os huma-
nos propiciaram a mãe Terra.
E então Olodumare retirou-se do mundo para 
sempre e deixou o governo de tudo por conta 
de seus filhos Orisas. E assim este mito, de 
modo didáctico e com muita beleza, situa o 
papel de Onilé no panteão dos deuses ioru-
bás. Como é estrutural nos mitos, o tempo 
da narrativa não é histórico, dando a im-
pressão que os cultos dos diferentes 
Orisas foram instituídos a um só 
tempo, num só ato do supre-
mo deus. A narrativa enfati-
za, contudo, a concepção 
básica da religião dos 
Orisas, isto é, que 
cada orisá é 
um aspec-
to da 

natureza, uma dimensão particular do mundo 
em que vivemos. Eles são o próprio mundo, 
com suas forças, elementos, energias e pro-
priedades, mundo que tem por base Onilé, a 
Terra, o planeta que habitamos o nosso lar no 
universo.
Na África iorubá, Onilé ocupa lugar central no 
culto da sociedade masculina secreta Ogboni. 
A escultura em bronze aqui mostrada, prova-
velmente do século XVIII, é originária dessa 
sociedade tem os olhos em semicírculos, que 
tudo observam em silêncio, e as mãos fecha-
das e alinhadas, uma sobre a outra, na altura 
do umbigo, num gesto que simboliza o conhe-
cimento ancestral, conforme os símbolos Og-
boni, sociedade que, até o século XIX, cuidava 
da justiça, julgava criminosos e feiticeiros e 
executava os condenados à morte.
Louvar Onilé é celebrar as origens. Por isso, 
quando aparecem junto aos humanos, os an-
tepassados egungun saúdam Onilé, lembran-
do-nos que ela é anterior a tudo o mais, mes-
mo às linhagens mais antigas da humanidade.
fonte:  Marcia de Yemanjá - Texto 
original em Português do Brasil



25

Página dedicada à Umbanda

NASCIMENTO 
DA UMBANDA?

Em 15 de Novembro de 1908 manifestou-se 
na Federação Espírita de Niterói o espírito que 
anunciou a religião de Umbanda.
A Federação Espírita (onde ocorreu a primei-
ra manifestação do Caboclo 7 encruzilhadas) 
na época era presidida por José de Souza, que 
questionou sobre as vestes clericais – em refe-
rência a integrantes da igreja católica – que o 
espírito do então Caboclo se vestia.
Respondendo com firmeza, declarou:
“O que você vê em mim são restos de uma exis-
tência anterior. Fui padre, meu nome era Gabriel 
Malagrida, e acusado de bruxaria fui sacrificado 

na fogueira da inquisição por haver previsto o 
terremoto que destruiu Lisboa em 1755. Mas, 
em minha última existência física Deus conce-
deu-me o privilégio de nascer como um Caboclo 
brasileiro.” Caboclo das 7 Encruzilhadas
Mas, o que poucos sabem é que Gabriel Malagri-
da também viveu no Brasil. Padre, missionário, 
pregador assíduo de seus dogmas, nasceu em 
Milão e peregrinou por entre suas missões no 
Brasil e Portugal. Em solo brasileiro, aprendeu 
dialetos indígenas, e viveu com diversas tribos. 
Acabou tendo contato com os principais xamãs 
e com os problemas que assolavam e muitas ve-



26

O Sal Página dedicada à Umbanda

zes dizimavam algumas populações indígenas. 
Mesmo correndo risco de vida e enfrentando a 
resistência de alguns componentes das tribos, 
efetuou grandes trabalhos levando sempre a 
sua espiritualidade a quem necessitava.
Fundou diversas instituições no norte do país 
até que em 1750 resolve partir para Lisboa em 
busca de subsídios para possibilitar e a con-
tinuidade dos trabalhos realizados. Em suas 
iniciativas, tinha como objetivo conceber auto-
nomia espiritual, material e mental aos indíge-
nas. Porém, suas ações não agradaram muito a 
alguns representantes políticos, e logo o padre 

começou a ser perseguido.
Foi acusado de regicídio, exilado e por fim entre-
gue a Inquisição. Gabriel Malagrida morreu em 
21 de Setembro de 1761, condenado a fogueira 
em um auto-de-fé. Amanhã 15 de Novembro, 
completam-se 108 anos desde que o espírito 
manifestado como Caboclo da Sete Encruzilha-
das trouxe consigo a mensagem que uma nova 
religião estava nascendo. Religião esta que seria 
composta pelas mais variadas formas de ser, 
sentir e se relacionar e que mais tarde agregaria 
o nome de Umbanda.
Consciente de sua missão, Caboclo das 7 En-



27

Página dedicada à UmbandaPágina dedicada à Umbanda

cruzilhadas indagou que a Umbanda seria a 
manifestação de todos os espíritos que tinham 
consigo uma grande sabedoria e ancestralida-
de, porém, não lhe eram permitido espaço den-
tro das religiões existentes. Visto que em outras 
crenças, o valorizado eram espíritos ditos como 
mais evoluídos pelo o que foram em terra.
“Por que não podem nos visitar humildes traba-
lhadores do espaço, se apesar de não haverem 
sido pessoas importantes na Terra, também tra-
zem importantes mensagens do além?” Caboclo 
da Sete Encruzilhadas.
Para tal, o que realmente importava era o traba-
lho realizado, a caridade, o amor e o respeito ao 
sagrado. Tanto o caboclo brasileiro como padre 
católico carregam consigo esta mesma mensa-
gem. O Brasil é um dos países mais miscigena-
dos que existe e sendo assim, a Umbanda surge 
para possibilitar que essas pluralidades possam 
ser vividas, ouvidas e ensinadas em terra.
Texto Original em Português do Brasil



28

Previsões Astrológicas

PREVISÕES PARA OS MESES DE

DEZEMBROA MAIO
CARNEIRO 
21|03 a 20|04
Neste primeiro semestre 
existe uma necessidade de 
abrir horizonte na cultura e 
nos conhecimentos. É um 
excelente período para fa-
zermos uma viagem para 

dentro de nós mesmos, compreendendo os 
sonhos e ideais que nos motivam. Para os aria-
nos representa um período de expansão, com a 
possibilidade de viagens, de ingresso em cursos, 
estudos, e de contacto com novas pessoas e lu-
gares distantes, o que estimula a ampliação da 
sua visão da vida

TOURO �
21|04 a 20|05
Para os taurinos, neste se-
mestre serão levantadas 
grandes questões filosófi-
cas e espirituais. É tempo 
de renovar o significado 
do verbo viver, e de com-

preender a necessidade do desapego de su-
perficialidades. Experiências transformadoras 
podem acontecer a partir de situações como 
viagens, estudos, contacto com pessoas de ou-
tras culturas.

GEMEOS
�21|05 a 20|06

Neste período, passará um 
período de reavaliações, e de 
retomada de situações pen-
dentes, para serem refletidas. 
Estímulo à viagem interior de 
autoconhecimento, e à avalia-
ção dos seus relacionamen-
tos. Tendência à dificuldade 
em aceitar pontos de vista 

diferentes dos seus. Mentalidade que se expande, 
novos conhecimentos e pessoas sendo importante 
referência para a sua vida.

CARANGUEJO 
 21|06 a 20|07
Os nativos de Caranguejo irão 
estar numa fase de grandes 
avanços profissionais, e de 
uma perspetiva renovada so-
bre saúde, qualidade de vida, 
e disposição para as atividades 

quotidianas. É momento de investir em conheci-
mento, cultura, e em tempo para si. Momento opor-
tuno para inserir no dia a dia uma visão mais abran-
gente das coisas, e encarar o trabalho e a saúde de 
forma holística.

LEÃO 
�21|07 a 20|08

No início deste ano os leo-
ninos conectam-se com a 
energia da alegria e da es-
pontaneidade. O amor volta 
a ter um lugar especial que 
ocupa no seu coração. Sen-
do que esse amor deve ser 
antes de mais amor-próprio 
para que possa revelar toda 

o seu esplendor numa relação. As atividades 
criativas e recreativas são importantes, pois, re-
velam a essência da sua criança interior que por 
muitas vezes tende esquecer.

VIRGEM
21|08 a 20|09

Muitas vezes atribuímos às 
pessoas ou às circunstân-
cias o poder de nos oprimir 
ou libertar. Mas a libertação 
é um processo interior, um 
permitir-se ser quem se é, e 
viver segundo a sua verda-
de. Neste primeiro semes-
tre este sentimento de liber-

dade, de aventura, e a necessidade de retomar 
aqueles velhos sonhos que foram esquecidos 
ao longo do caminho. Momento muito impor-
tante de autoconhecimento e reflexão.



29

Previsões Astrológicas

LIBRA
21|09 a 20|10
Em cada pessoa que cruza o 
seu caminho há a oportuni-
dade de aprender e de com-
partilhar. A vida irá propor-
cionar-lhe essa abertura de 
horizontes, para que você 

inclua novos conhecimentos, cultura e relacio-
namentos. Possibilidade de viagens que tem o 
propósito de autoconhecimento, mesmo que 
pareçam simplesmente turismo ou diversão, e 
em que você se propõe a melhorar como ser 
humano.

ESCORPIÃO �
21|10 a 20|11
Fase que evidencia os seus 
talentos, dons, as dádivas 
com as quais o Universo o 
agraciou, e que você deve 
honrar manifestando. Refli-
ta sobre finanças e valores 

importantes na sua vida, dando ênfase a bens, 
recursos e potencialidades. Oportunidade de 
ampliar conhecimentos, viajar, entrar em con-
tacto com pessoas e situações que ampliam os 
seus horizontes, e darão-lhe nova perspetiva 
sobre as coisas.

SAGITÁRIO 
21|11 a 20|12
Neste período serão evi-
denciadas as características 
dos nativos de Sagitário, tais 
como: o senso de liberdade, 
de aventura, a importância 
do conhecimento, de via-

gens, de contacto com outras línguas e culturas. 
Momentos para reflexões sobre os seus ideais, 
valores e crenças, e sobre o significado de ex-
pansão. Acredite mais na sua intuição, pois, po-
derá dar início de um novo ciclo na sua vida. .

CAPRICÓRNIO 
21|12 a 20|01
O início deste ano trará 
uma avaliação sobre as 
conquistas e também erros. 
Questionará a sobre a filo-
sofia de vida que tem pau-
tado o seu caminho. Uma 

fase introspetiva, que é preciso ser respeitada, 
para tirar melhor proveito deste período. É o 
fim de um ciclo e o início de outro, onde será 
revelado o resultado da sua colheita, quer ela 
seja positiva ou negativa.

AQUÁRIO 
�21|01 a 20|02
A energia da fraternidade 
e da amizade, dar-lhe-á a 
oportunidade de se sin-
tonizar com os amigos, e 
de difundir a visão de ou-
tro mundo, mais solidário. 

Este outro mundo só se constrói a partir de 
pequenas atitudes individuais, que somadas 
conduzem à transformação coletiva. Momen-
to em que a liberdade, o conhecimento, os so-
nhos e ideais são muito importantes, afinados 
com uma energia despojada, em busca de no-
vos caminhos para trilhar. 

PEIXES 
�21|01 a 20|02
Momento de auge em cer-
to ponto da sua vida, que 
poderão ser refletidos nos 
estudos, viagens, trabalho 
e desenvolvimento pessoal. 
Fase de expansão, mas tam-

bém de muitas reflexões, não se esqueça que 
só vai até onde a sua visão alcança, logo é im-
portante é questionar sobre os sonhos que a 
sua alma acalenta. Evolução, permita-se ousar 
noutros horizontes de vida, com os quais sonha 
há muito tempo.



30

PAI WALTER
Fui iniciado a 28 de Janeiro de 1985. Gilberto da 
Silva França filho de Oxalufã, filho de Odessi de 
cabo sul, filho de Yá Nitinha de Oxum do enge-
nho velho casa branca na Baía Salvador. Concluí 
a minha obrigação dos 7 anos, com o meu pai de 
santo. Naquela época não existia tanta informa-
ção sobre o Candomblé e os Orixás e poucas casas 
de Candomblé respeitadas no Rio de Janeiro. Por-
tanto tudo o que aprendi sobre a minha religião 
foi na casa de santo, chamada na época como 
roça (casa de orixá). Desde o princípio da minha 
iniciação foi-me revelado que teria caminho para 
ser sacerdote, o que não estava nos meus planos, 
tentei então fugir muitas vezes desse caminho. 
No entanto, ninguém foge ao destino que os ori-
xás têm preparado para nós. Hoje em dia, sur-
preende-me a quantidade de pessoas que dese-
jam ser sacerdotes (Babalorixá). Ora caros irmãos 
o verdadeiro caminho de um sacerdote não é um 
caminho de rosas, pois numa mão carregamos o 
dom e na outra o ‘chicote’ para nos por à prova 
ao longa da vida, pois somos humanos e qualquer 
ser humano erra. 
Também fui iniciado em Ifá, a 22 de Novembro de 
2011, na Nigéria. Faço parte da família de Ibadan, 

recebendo o nome de Ifá Moride (escolhido por 
Ifá). Após estes anos todos como Babalaô (sacer-
dote exclusivo de Orunmilá-Ifá), nunca dei início 
à primeira mão de Ifá a ninguém pois não tinha 
recebido o conhecimento nem a permissão do 
meu Babalaô Ifanwagun (aquele que ifá mudou o 
comportamento). Atualmente já recebi dele o co-
nhecimento necessário para fazer a iniciação da 
primeira mão de Ifá e não só, pois fui preparado 
com uma iniciação, com um asé (axé em portu-
guês), para poder verdadeiramente iniciar a pri-
meira mão a pessoas pelo caminho de Ifá.
Em toda minha vida aprendi muito com os orixás, 
e neste momento sei acima de tudo que este é o 
meu caminho e que a minha fé, essa sim nunca 
irei perde - la.A minha missão neste vida é servir 
aos orixás e ajudar quem precisa de mim, através 
de todo o conhecimento que me foi transmitido 
ao longo da vida. Esta fase, eu marco como um 
renascimento da minha pessoa, como uma fénix 
que renasce das cinzas. Na minha vida, só devo 
alguma coisa, unicamente a Deus (Olodumare) 
e aos Orixás. Fico por aqui meus caros irmãos, 
muito asé para vocês e eu estou aqui para ajudar 
quem me procura por bem. 

Tm. 916 733 649 | e-mail: onilo8@hotmail.com | https://www.facebook.com/paiwalter/

CONSULTAS NO BARREIRO E TODO O PAÍS

CONTACTOS



31

Odù Enje

O dia 12-05-2018 foi marcado por muita alegria 
e Asé uma vez que foi entregue no Ilé Asè Opô 
Alaketu Omin Ògún, terreiro de Candomblé Na-
ção Ketú, o Oyé de Bábàlórísá ao Omo Orisá 
Pedro d'Ossòósí. Na qualidade de Agabá do Ilé, 
e também como Bábálórisá de Pai Pedro, que-
ro agradecer a toda a nossa família do Ilé Asè 
Omin Ògún assim como a todos os convidados 
pela presença, pela onda de alegria contagiante 

e por toda a boa energia que se fez sentir nesta 
entrega de Oyé (o terceiro da Casa) ao segundo 
Babálórísá Omo Ilé Asè Omin Ògún. Desejo que 
grande Pai Ossòósi, Orisá de enormes virtudes, 
traga ao seu filho, novo Bábálórisá do Candom-
blé Nação Ketú, raiz Alaketu / Ilé Asè Opô Ajagu-
nan, assim como a cada um de nós, uma vida 
plena de Asé nesta sua nova caminhada! Olorun 
Modupé| Babalorisa Jomar d'Ògún

ODÙ ENJE



32

Odù Enje



33

Odù Enje



34

Poluição do ar é perigo fatal para as crianças

300 milhões de crianças em todo o mundo são 
afectadas. O ar é seis vezes mais poluído que o 
estipulado nas directrizes internacionais.
Cerca de 300 milhões de crianças em todo o mun-
do respiram um ar tão poluído que podem sofrer 
danos físicos, incluindo no cérebro em desenvolvi-
mento, alerta um estudo da Unicef hoje divulgado.
Quase uma em cada sete crianças em todo o 
mundo respira um ar que é pelo menos seis vezes 
mais poluído do que as directrizes internacionais, 
revela o Fundo das Nações Unidas para a Infância 
(Unicef), que considera mesmo a poluição atmos-
férica como um dos principais factores da morta-
lidade infantil.
A Unicef publicou o novo estudo uma semana an-
tes do início da conferência da ONU sobre o clima, 
a COP22, em Marraquexe, Marrocos, de 7 a 18 de 
Novembro, que pretende aproveitar para renovar 
o apelo aos líderes mundiais para que ajam ime-
diatamente para reduzir a poluição atmosférica.

A poluição do ar contribui, de forma significativa, 
para a mortalidade de cerca de 600 mil crianças 
com idade inferior a cinco anos anualmente e 
ameaça a vida e o futuro de milhões de outras", 
adverte o director-geral da Unicef, Anthony Lake.
"As substâncias poluentes não só danificam os 
pulmões das crianças como podem também 
atravessar a barreira de protecção do cérebro e 
danificar irreversivelmente o seu desenvolvimen-
to cerebral, comprometendo o seu futuro", indi-
ca, antes de sublinhar que "nenhuma sociedade 
pode dar-se ao luxo de ignorar a poluição".
Com base em imagens de satélite, o estudo mos-
tra que cerca de 2.000 milhões de crianças vivem 
em países onde a poluição atmosférica resultante 
das emissões dos tubos de escape dos automó-
veis, da utilização de combustíveis fósseis ou da 
incineração de resíduos ultrapassa os níveis míni-
mos de qualidade do ar estabelecidos pela Orga-
nização Mundial de Saúde.

POLUIÇÃO DO AR 
É PERIGO FATAL PARA AS CRIANÇAS, 

AVISA UNICEF



Poluição do ar é perigo fatal para as crianças

O sul da Ásia agrupa o maior número de crian-
ças que respiram ar muito poluído (620 milhões), 
seguido por África (520 milhões) e leste da Ásia e 
Pacífico (450 milhões), de acordo com o relatório.
O estudo também se debruça sobre a poluição do 
ar em espaços interiores causada pela queima de 
carvão e madeira para cozinhar ou para aqueci-
mento.
Juntas, a poluição exterior e interior, estão direc-
tamente ligadas a pneumonia e outras doenças 
respiratórias responsáveis pela morte de quase 
uma em cada dez crianças com menos de cinco 
anos de idade, o que faz da poluição atmosférica 
um perigo para a saúde das crianças, sustenta a 
Unicef no mesmo documento.
A agência da ONU nota que as crianças são mais 
susceptíveis do que os adultos à poluição porque 
os seus pulmões, cérebro e sistema imunitário 
ainda estão em desenvolvimento e as suas vias 
respiratórias são mais permeáveis.
As crianças que vivem na pobreza, que normal-
mente têm pouco acesso a cuidados de saúde, 
são as mais vulneráveis às doenças causadas pela 
poluição do ar.
Fonte: Agência Lusa



36

A cozinha no Candomblé

Um dos maiores fundamento do candomblé está 
na COZINHA! A comida e o comer ocupam um 
lugar fundamental na vida dos terreiros de Can-
domblé, é entendida como força vital, princípio 
criativo, doador e receptor de energia, que for-
tifica os Deuses, ancestrais, sendo um meio, um 
veículo através do qual, grupos humanos e civili-
zações se sustentaram durante milênios fazendo 
contrato com o Sagrado.
No terreiro, a chamada comida de Orixá obedece a 
prescrições complexas construídas ao longo do tem-
po e redefinidas a cada momento, de acordo com a 
função que deva desempenhar ou à “realidade” que 
deseje instaurar ou dialogar. Tudo isso é expresso 
nas múltiplas formas, maneiras e diferentes modos 
de preparar, fazer ou de “tratar” os ingredientes.
Comida é sacrifício e todo sacrifício é um ebó no 
seu sentido mais amplo, mola propulsora que 
conduz e leva o Axé. O sacrifício é assim, indis-
pensável para viver, pois nada se sustenta sem 
esta troca de força, de energia, sem essa reposi-
ção, num universo onde tudo é dinâmico e nada 
acontece por acaso. Onde até uma folha que se 
desprende da árvore tem um por que preciso. 
Através da comida oferecida aos Orixás, se esta-
belecem relações entre o devoto, a comunidade 
e o Orixá. É sobretudo nas festas que isso mais se 
expressa. Festas que se desenrolam ocultamente 
aos olhos dos de fora, que podem levar meses e 
festas que são feitas para os de fora, realizadas no 
barracão, tornadas públicas, onde, em algumas 
delas, são exibidas a maior quantidade possível de 
comidas servidas aos Orixás da casa, e eles pró-
prios servem a sua comida, distribuindo, assim, 
aos presentes a sua força máxima. A comida de 
Orixá difere, assim, das comidas servidas no dia 
a dia do terreiro, bem como daquelas passadas 

no corpo das pessoas, usadas para “descarregar”, 
limpar, livrar de algum contra-axé. Em linhas ge-
rais, comida é tudo que se come. Desde à pimenta 
e o obi, que se masca para conversar com o Orixá. 
“CANDOMBLÉ MESMO É COZINHA… Dentro do 
universo do Candomblé, a cozinha merece uma 
atenção especial, por ser um dos espaços onde se 
passa e se constitui o sagrado. Tudo nela remete 
a esta dimensão. Assim, “A cozinha de santo” apa-
rece sempre como algo distinto, separado da cozi-
nha do dia a dia. Separada na sua grande maioria, 
não por limites externos, mas internos que são 
representados por mudanças de atitude, ações, 
formas de uso, etc. Em muitos terreiros de Can-
domblé, o local onde são preparadas as comidas 
dos Orixás é o mesmo onde são feitas as comidas 
do dia a dia. Esta separação, todavia é realizada 
de forma bastante visível e determinada. Muitas 
vezes se reserva para as comidas de santo um fo-
gão especial que pode ser de lenha ou industrial, 
enquanto a outra permanece num fogão menor. 
É muito difícil se mexer com as panelas dos Orixás 
ao lado de outras panelas, bem como misturar os 
utensílios destas duas cozinhas.

A COZINHA NO 
CANDOMBLÉ

Uma rubrica de:
Pai José António de Almeida

Baba Lokanfu



37

Confirmação de Ogãs

CONFIRMAÇÃO DE OGÃS
No passado dia 01 de Setembro, viveu-se mais 
um momento carregado de emoção e alegria 
no Ilé Asè Omin Ògún, com o siré de confirma-
ção do Ogan Otún Alabé de Ògún - João Pedro 
d'Osòóssí e do Ogan Alabé d'Yemonjá - André 
d'Osaguian.
Toda a comunidade sentiu a forte energia e Asé 
que apenas os Orisás podem proporcionar, 
neste momento muito especial para todos.

Como Babalorisá dos Ogans confirmados, 
quero agradecer ao Otun Orisá e Babakekere 
do terreiro, Babalorisá Paulo d'Yemonjá, bem 
como a todos os Omo Orisá da casa pelo seu 
amor e dedicação ao Orisá e aos irmãos agora 
confirmados.
Que Osòóssi e Osaguian possam abençoar os 
seus filhos nesta nova caminhada da sua vida.
Babalorisa Jomar d'Ògún



38

Confirmação de Ogãs



39

Confirmação de Ogãs



40

Candomblé de Caboclo

O que neste texto é explanado é um ponto de 
vista do culto aos Caboclos numa abordagem de 
um Terreiro de Camdomblé de Caboclo; por isso 
é recomenda-se que ao lê-lo não se faça com-
parações  com base no Candomblé de Nação e 
tampouco na Umbanda. 
Ao nos posicionarmos com uma mente aberta, 
podemos apreciar a beleza da multiplicidade Di-
vina ao manifestar-se segundo o entendimento 
de cada agrupamento das suas criaturas.
O texto foi baseado nas palavras de um homem 
formidável, pela simplicidade e a disposição em 
esclarecer, sem se preocupar com o tempo em-
pregado para isso. Com trejeitos e sorriso que 
nos lembram um Preto Velho, ele trabalha com 
amor e caridade, sem nada cobrar. Sacerdote de 
Candomblé de Caboclo que pediu para ser iden-
tificado apenas como Pai Zé, embora o Candom-

blé de Caboclo não necessite de zelador.
No Candomblé de Caboclo, Orixás e Caboclos 
são tratados como Entidades de naturezas dife-
rentes de como são vistos no Candomblé Tradi-
cional  ( Culto de Nação), assim como na Umban-
da. Convém esclarecer que não trabalham con-
juntamente com Pretos Velhos e demais Guias 
de Umbanda.
Além das distinções formais quanto à nomencla-
tura e quanto ao seu significado, há aspectos que 
os distinguem e que são importantes na relação 
que se estabelece entre cada um deles e os seus 
devotos.
Nos cultos de Nação todo filho-de-santo, em 
principio, deve ser iniciado para um determinado 
Orixá ( Inquice, Loa, ou Vodum), que é considera-
do o seu Antepassado, o seu Pai ou Mãe, a sua 
Fonte de vida. A iniciação implica recolhimento e 

CANDOMBLÉ 
DE CABOCLO



41

Candomblé de Caboclo

ritos complexos que envolvem toda a hierar-
quia de um terreiro. 
O culto dos Caboclos não requer processo ini-
ciático deste tipo, podendo ocorrer em algu-
mas casas o "Batismo do Caboclo ", um ritual 
de confirmação, infinitamente mais simples 
que a “feitura”.
Os Orixás africanos descem nos terreiros de 
Nação para dançar e trazer o Axé aos seus 
filhos, Terreiro e comunidade. E, Eles falam, 
ainda que apenas com algumas pessoas com 
cargos sacerdotais.
Já os Caboclos dirigem-se directamente a to-
dos que os procuram nos toques ou nas fes-
tas. Conversar é a sua característica marcan-
te. Todo caboclo é falante. Pode ser simpático 
ou carrancudo, amigável ou mais áspero, irre-
verente ou reservado, mas é sempre falador.
Para se conhecer a vontade dos Orixás é pre-
ciso recorrer ao jogo de búzios, que somente 
a Mãe ou Pai-de-Santo com permissão, ou " 
Mão de Jogo " pode jogar. Mesmo com respos-
tas positivas, parecem um tanto distantes de 
nossa realidade. 
Os caboclos dizem o que sentem sem nenhu-

ma mediação. A relação com o consulente é 
direta, face a face. Eles ainda ajudam no escla-
recimento sobre a vontade dos Orixás.
A linguagem é outro fator importante nesta 
distinção, pois grande parte das pessoas que 
vão aos terreiros de Nação não compreende 
a línguagem ritualística que são derivadas do 
iorubá, fom ou kicongo e kimbundo, etc., em-
pregue nos seus cantos e rezas. 
Aos caboclos, pelo contrário, canta-se em por-
tuguês. Suas cantigas são simples e sugestivas, 
com expressões e termos conhecidos do cato-
licismo tradicional e do imaginário popular. 
E mesmo que um Caboclo se apresente com 
uma linguagem que denota a sua origem tri-
bal, é mais fácil um entendimento porque há 
os outros Caboclos que falam em português 
e fazem a tradução, normalmente o Caboclo 
Chefe da Casa. Um culto assim é menos afro 
e mais brasileiro.
Nestes Terreiros, os Caboclos são concebi-
dos como “Mensageiros” dos Orixás. Eles são 
transmissores das Vontades Divinas, afinal 
“eles transmitem o que os Orixás desejam que 
nós saibamos”."



42

Odù Enje

No passado dia 16-06-2018, teve lugar no Ilé 
Asè Opô Alaketu Omin Ògún terreiro de Can-
domblé Nação Ketú, a entrega de Oyé de Bá-
bàlórísá ao Omo Orisá Miguel d'Ògún. Foi um 
dia marcado por grande alegria, energia positiva 
e muito Asé. Na qualidade de Agabá do Ilé, e 
também como Bábálórisá de Pai Miguel, que-
ro agradecer a toda a nossa família do Ilé Asè 
Omin Ògún assim como a todos os convidados 
pela presença, pela onda de alegria contagiante 

e por toda a boa energia que se fez sentir nesta 
entrega de Oyé (o quarto da Casa) ao terceiro 
Babálórísá Omo Ilé Asè Omin Ògún. Desejo que 
grande Pai Ògún, Orisá de enorme bravura, tra-
ga ao seu filho, novo Bábálórisá do Candomblé 
Nação Ketú, raiz Alaketu / Ilé Asè Opô Ajagunan, 
assim como a cada um de nós, uma vida plena 
de Asé nesta sua nova caminhada! 
Olorun Modupé 
Babalorisa Jomar d'Ògún

ODÙ ENJE



43

Odù Enje



44

Odù Enje



45

Atrair ou manter um amor
Quem é casada e quer manter o relacionamen-
to deve acender duas velas amarelas. Peça a 
Oxum - a deusa do amor, da fertilidade, da pu-
reza e do ouro - estabilidade no relacionamen-
to. Se for solteira, acenda uma, e peça para que 
apareça alguém especial na sua vida. Depois de 
acesa, derrame mel em volta da vela, coloque 
quatro búzios, quatro moedas de mesmo valor 
e oito ou dezesseis rosas amarelas. Para resul-
tar é necessário ficar na praia até a vela terminar 
de queimar. 

Para o amor voltar
Escolha oito pedaços de fitas coloridas com 1 
metro (todas devem ter cores diferentes, menos 
preto e vermelho). Olhe na direção do mar e co-
loque quatro fitas em cada ombro. Com os pés 
na água, despetale três rosas amarelas. Jogue as 
pétalas por cima da sua cabeça e deixe que elas 
caiam no mar. Solte então uma fita de cada vez 
na água e peça que Oxum traga de volta quem 
você ama. 

Para ter sorte no amor
Pegue cinco ou oito rosas brancas (números de 
Iemanjá e Oxum), perfume de alfazema, fitas 
com as cores da harmonia (azul, amarelo, rosa, 
branco e verde), espelho, talco, sabonete e bi-
juterias. Forre uma cesta com celofane, amarre 
uma fita no cabo de uma flor e jogue um pouco 
de talco e de perfume por cima. Depois, coloque 
o espelho, o sabonete e as bijuterias na cesta e 
leve para o mar. Conte três ondas e, na quarta, 
ofereça a cesta à Iemanjá e a Oxum. 

Para ter felicidade
Comece a usar, a partir do dia 28 de dezembro, 
um par de meias brancas novas. No quarto dia, 
coloque a meia do pé direito no sol. Depois atire-
-a longe -cuidado para ela não cair em nenhum 
lugar húmido. À meia-noite do dia 31 coloque 
a meia do pé esquerdo ao luar e depois jogue 
longe dizendo: “Minhas meias foram longe. Não 
têm teia, nem idade. Se elas se foram, porque se 
foram, virá a felicidade. Assim seja”. 

SIMPATIAS 
PARA O 

ANO NOVO

Simpatias para o Ano Novo



46

Simpatias para o Ano Novo

Para afastar maus fluidos
Na beira do mar, com a água na altura da cane-
la, derrame pipoca ao longo de seu corpo, da 
cabeça aos pés. Deixe que o mar leve a pipoca, 
que é um elemento do orixá Omolu, senhor da 
vida, da cura e da saúde. 

Para ter dinheiro o ano inteiro
Leve para a praia sete rosas brancas, sete moe-
das do mesmo valor, perfume de alfazema e  
champanhe. Reze para Iemanjá e para os Orixás 
que têm força no mar. Conte sete ondas e co-
loque as flores no mar. Em seguida, coloque o 
conteúdo do champanhe e ofereça aos orixás. 
Lave as moedas com o perfume e coloque-as 
na mão direita. Mergulhe a mão na água e peça 
proteção financeira. Deixe o mar levar seis moe-
das e fique com uma, que deve ser guardada 
como amuleto durante o ano. 

Crendices e superstições de Ano Novo
Acredita-se que comer lentilha traz sorte, pois, 
como é um alimento que cresce, faz a pessoa 
crescer também;
Uma das simpatias mais comuns feitas no Ano 
Novo para atrair dinheiro é a da romã. Chupe 
sete sementes na noite de Réveillon, embrulhe 
todas num papel e guarde o pacotinho na car-
teira para ter dinheiro o ano inteiro;
O consumo de aves, como o peru e o frango, e 
o de caranguejo não é indicado na ceia de Ano 
Novo. Como esses animais ciscam ou andam 
para trás, acredita-se que quem comê-los regri-
de na vida;
Guarde uma folha de louro na carteira durante 
o ano inteiro para ter sorte;
Coma três uvas à meia-noite, fazendo um pedi-
do para cada uma delas;
Jogue moedas da rua para dentro de casa para 
atrair riqueza;
Dê três pulinhos com uma taça de champanhe 
na mão, sem derramar nenhuma gota, e jogue 
todo o champanhe para trás para deixar tudo o 
que for ruim no passado;
Passe as 12 badaladas em cima de uma cadeira 
ou banquinho e depois desça com o pé direito;
Salte num pé só (o direito), à meia-noite, para 
atrair coisas boas;
Não passe a virada do ano de bolsos vazios para 
não continuar o ano inteiro com eles vazios;
Coloque uma nota no sapato para chamar di-
nheiro;
No dia 31, faça uma boa limpeza na casa, var-
rendo-a de trás para frente. Coloque para fora 
todo lixo, objetos partidos e lâmpadas queima-

das. Não guarde as roupas do avesso;
Para evitar energias más, muitas pessoas lavam 
os batentes das portas com sal grosso,  água e 
borrifam água benta nos quatro cantos da casa;
Na primeira noite do ano, use lençóis limpos;
À meia-noite, para ter sorte no amor, cumpri-
mente em primeiro lugar uma pessoa do sexo 
oposto;
Quem pretende viajar bastante no ano que se 
aproxima, deve agarrar uma mala vazia e dar 
uma volta dentro de casa;
Abra as portas e janelas da casa e deixe as luzes 
acesas;
O primeiro negócio do ano nunca deve ser fiado 
nem com pessoa pobre. 



47

O Significado da Palavra Asè

Um homem vem ao Aiyé, o Planeta Terra, para 
realizar, para fazer algo, para deixar a sua marca 
e a sua lembrança.
É assim que ele será recordado pela sua descen-
dência, através das suas realizações.
Nada é feito sem o apoio dos Òrìsàs, porque é 
através da força que flui deles para nós que esta 
realização ocorre.
ASE significa isso: Awa - nós / se - realizar. ASE, 
nós realizamos, com a ajuda, a força e o poder de 
nossa crença nos Òrìsàs e nos nossos Ancestrais.
Hoje esta nossa palavra de significado mágico 
banalizou-se, tornou-se ritmo musical, de bom 
ritmo e de forte apelo sexual. Para muitos, Asé é 
dançar com pouca roupa, "colocando a mão aqui 
e passando a mão ali, sentando na garrafa e me-
xendo o que não deve".
E uma palavra sagrada tão importante quanto 
AMEM, MAKTUB, ASSIM SEJA, ALELUIA e tantas 
outras, em tantas línguas, está desvirtuada, des-
tituída de seu significado religioso, servindo de 
apelo comercial e chamariz sexual.
É função de todos os Sacerdotes afro descen-
dentes, bem como todo o povo de santo esclare-
cer ativamente, defendendo, e reapossando-se 
do nosso Asé!
Que volte a encerrar as nossas bênçãos, as nos-
sas preces, que aquele que ouvir a palavra Asé se 
sinta abençoado e pleno de graça. 
Que um homem de Asé seja um Sacerdote e não 
um símbolo sexual. 
Que uma viagem de Asé seja uma visita à Terra 
Mãe África e não alguns dias de Carnaval. 
Que todo o Homem, independente de sua opção 
religiosa, tenha muito ASE!
E, para encerrar, ASE ......ASE ......ASE ....

ASÈ
O Significado 

da Palavra

Para o yorùbá, o verbo 
mais importante é realizar.



48

Velas e Cores

A partir do momento em que, além de trabalhar-
mos com o elemento fogo (a chama da vela), es-
tamos também trabalhando com a magia da cor.
As cores, dentro de uma escala cromática, pos-
suem propriedades mágicas e curativas. 
No entanto, de nada adiantará evocar qualquer 
forma de magia sem antes avaliar friamente todas 
as possíveis consequências de seus resultados, ou 
sem a certeza de sua real necessidade. 
Executar um processo mágico apenas por curiosi-
dade é desperdício de tempo e energia. 
A vontade sincera de realizar o ritual é também de 
grande importância. 
De que adianta fazer magia sem ter vontade de 
buscar os meios adequados, de esperar o momen-
to certo, e de procurar o lugar correto?
O verdadeiro aprendiz não conhece dificuldades 
como distância e obstáculos naturais. 
E é preciso paciência: sempre é necessário lembrar 
que tudo acontece no seu devido tempo, embora 
possamos dar algum empurrãozinho. 
Por último, o silêncio. 
Não existe magia divulgada que costume dar certo. 
Os pensamentos que outras pessoas emitem so-
bre o assunto podem causar nulidade à sua magia. 
Todos conhecemos a força do pensamento e as 
vibrações que ele pode emitir. Portanto, cuidado: 
magia é poder, intenção e silêncio.
As cores emitem vibrações assim como o som. 
E podem ser associadas aos aromas a fim de so-
mar seus efeitos. 
Além de acender um incenso ao lado da vela ou 
usar a essência nas mãos, podemos ungir a vela 
com a essência ou trabalhar com vela perfumada.
As cores do arco-íris visíveis a olho nu são: verme-
lho, alaranjado, amarelo, verde, azul claro, anil ou 
índigo e violeta.

Vermelho
Relacionado ao planeta Marte e à nossa energia vi-
tal. É a cor do Chakra Básico. Na fogueira dos acam-
pamentos ciganos sua função é gerar paz e prote-
ção ao grupo. Sua vigorosa luz protege a todos do 
perigo dos ataques dos animais. Simboliza o amor 
vigoroso, que não existe sem o toque físico ou o 
sexo. O vermelho é a vida que os cardeais católicos 
buscam transmitir em suas vestes, como prova do 
amor de Deus, e como homenagem aos mártires 
do plano divino.
Vibrações positivas: energia vital, força, vigor, sexua-
lidade, paixão, exuberância, vitória e estímulo.

Alaranjado
Relacionado ao Chakra Esplênico, que se localiza 
logo abaixo do umbigo. É a cor da sensibilidade, 
das emoções e da necessidade de servir com su-
cesso. É também a cor da realeza e da notoriedade. 
Alguns monges tibetanos usam o laranja par iden-
tificar sua predisposição para o serviço da Grande 
Obra.
Vibrações positivas: nobreza, energia física, glorifi-
cação, força realizadora.

Amarelo
Representa Mercúrio, deus e planeta que pos-
sui uma versatilidade e rapidez de raciocínio bem 
maior que a dos demais. É a cor da mentalidade, 
alegria, animação, da juventude e do intelecto.
Vibrações positivas: alegria, coragem, comunica-
bilidade, riqueza material, fartura, clareza mental, 
criatividade, inteligência, lucros financeiros e reco-
nhecimento público.

Verde
A luz do verde enche a natureza de vida após o ri-
gor do inverno. 

VELAS & CORES



49

Velas e Cores

Está relacionada a toda forma de cura, é repousan-
te, e por isso bastante indicada para os quartos e 
roupas de cama. 
Proporciona a sensação de paz, oferecendo prote-
ção ao ambiente contra as formas de pensamento 
desarmônicas.
Para o cigano o verde claro simboliza estabilidade, 
solidez e responsabilidade, além de tudo o que tem 
profunda relação com o plano material e suas for-
mas de manifestação.
Está relacionado ao Chakra Cardíaco, onde as emo-
ções são trabalhadas. É o equilíbrio do espectro solar.
Vibrações positivas: tranqüilidade, repouso, recu-
peração, vitalidade, fertilidade, prosperidade, espe-
rança, equilíbrio e vida.

Azul claro
Relacionado ao Chakra Laríngeo, responsável pela 
comunicação e liberação das emoções. Representa 
as vibrações de tranqüilidade e serenidade. Dizer 
que está "tudo azul" é o mesmo que afirmar que 
está tudo correto, em paz.
Os ciganos simbolizam a imortalidade da alma atra-
vés do azul.
Vibrações positivas: serenidade, devoção, since-
ridade, bondade, tranqüilidade, caridade, força e 
poder.

Índigo
Relacionado a Júpiter, é a cor da expansão e intui-
ção. É a cor do Chakra Frontal, responsável pela 
compreensão e clarividência. Está tão ligado à idéia 
de nobreza que os nobres se distinguem dos de-
mais se dizendo possuir sangue azul.
Vibrações positivas: clarividência, intuição, devoção, 
compreensão.

Violeta
Relacionado ao planeta Netuno é a cor da espiri-
tualidade e da transmutação. Como agente tran-
qüilizante, beneficia o sono e é bem-vinda aos 
quartos dos bebês, em pequenos detalhes da pin-
tura das paredes. Dormir com uma ametista próxi-
mo à cabeceira ou embaixo do travesseiro, além de 
propiciar um sono tranqüilo, ajuda a lembrar dos 
sonhos. O violeta mistura-se ao branco para resul-
tar no lilás ou lavanda. Traduz delicadeza e jovialida-
de, é calmante e uma cor indicada para ser utilizada 
em templos e escolas iniciáticas.
Leonardo da Vinci dizia que o poder da meditação 
é dez vezes maior sob a luz violeta.
O Conde de Saint Germain, Mestre do Sétimo Raio 
Cósmico, usava esta cor para beneficiar doentes e 
devolver-lhes a saúde.
Vibrações positivas: acalma, favorece a meditação 
e o relaxamento físico, acaba com a depressão e a 
insônia. Realiza as transformações necessárias ao 
equilíbrio do ser humano.

Cores secundárias e terciárias



50

Velas e Cores

Além das cores do espectro solar, algumas cores 
secundárias e terciárias também são utilizadas em 
rituais.

Púrpura
Cor da nobreza, que proporciona uma aura de 
prestígio social e inteligência. Está relacionada ao 
planeta Júpiter em seu aspecto mais positivo. 
Rege assuntos ligados à filosofia e à religião, 
e transmite dignidade, sabedoria, espiri-
tualidade e ideais elevados. Favorece a 
imaginação e a meditação.
Vibrações positivas: elevação, su-
cesso, prestígio social, realização 
dos desejos mais profundos e 
elevados.

Marrom
Traduz a energia mais 
positiva de Saturno. 
Por isso, está liga-
da ao trabalho, à 
terra, estrutura-
ção, disciplina, 
praticidade 
e respon-
sabilidade. 
Os ciganos 
relacionam-
-na ao outo-
no, quando 
a última folha 
que cai de uma 
árvore anuncia a 
energia do inverno 
que chega. É neutra 
e fria ao mesmo tempo, 
por isso todo os assuntos 
a que diz respeito se resol-
vem lentamente.
Vibrações positivas: segurança, 
lucros com o trabalho, proprie-
dades, terra, solidez, praticidade, 
raciocínio baseado na lógica e não na 
emoção.

Dourada
A luz da vela dourada reproduz a intensidade do 
brilho solar sobre os metais. É a mais pura tradu-
ção de força e vitalidade depois do vermelho. Os 
rituais em que se usa a luz do Dourado visam har-
monizar as relações dos seres humanos com os 
seres ascensionados, anjos e espíritos elevados 
que estão diretamente ligados a Deus na grande 
missão de encaminhamento da humanidade.
As alianças que selam as uniões matrimoniais de-
vem ser de ouro amarelo, e não branco. O dourado 
das jóias reforça a vitalidade e ajudam a purificar 
o sangue. O anel de ouro usado no dedo anelar 
acende a linha do sol, que brota deste dedo, au-
mentando as chances de sucesso profissional da-

queles que o usam.
Vibrações positivas: vitalidade, harmonia, coroa-
mento de boas intenções com a ajuda dos seres 
iluminados.

Prateada
A luz da vela prateada favorece nos rituais em que 
se busca a proteção de espíritos e seres ilumina-

dos contra as correntes energéticas de má 
vibração.

Vibrações positivas: proteção e segu-
rança.

Branca
Reflete a vibração feminina da 

Lua, favorecendo a todos os 
assuntos que tenham liga-

ção com o poder emo-
cional e mental do ser 

humano. É usada para 
questões familiares. 

Está relacionada à 
inocência e à pu-
reza em todo os 
sentidos.
Vibrações po-
sitivas: pureza 
de espírito e 
de pensamen-
to, inocência, 
s incer idade, 

paz, modéstia, 
bondade, simpli-

cidade, questões 
familiares.

Preto
É a ausência de cores. 

Simboliza a noite e as trevas, 
sendo por isso, a cor que an-

tagoniza a luz branca do dia. Na 
Alquimia, o negro simboliza tanto 

a morte como a terra onde somos 
sepultados, significando putrefação e 

morte. O negro também significa a vida 
nova que a Terra guarda em seu interior 

e sua escuridão. Neste sentido, representa 
silêncio, proteção e o inevitável estágio de cresci-
mento a que estão impostos os seres vivos. Por 
isso, Sara, que é a própria representação da Terra, 
é negra.
Ao trabalhar com a luz negra você estará lidando 
com uma energia que nega a essência energética 
do branco e, neste aspecto, poderá ser maléfica e 
limitadora. Uma vela negra representará sempre 
a perversão dos sentimentos e dos pensamentos, 
das atitudes e os desejos mais mesquinhos.
Vibrações positivas: no vestuário, confere proteção 
e isolamento, impedindo a troca de energias.

Texto Original em Português do Brasil



51

ASSINE JÁ!

UMA PUBLICAÇÃO À VENDA NAS BANCAS DE NORTE A SUL E ILHAS

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

Ju
nh

o 
 a 
N

ov
em

br
o

2014 | Nº 29 | Semestral | Preço 3,50 €

Iso Iro Iroko

CA
N

D
O

M
BL

É

 Orisá Iroko
  O Sacerdócio
  Palavra Asé
  Candomblé de Caboclo na Bahia
  Escolha do Rei entre o povo 
Yorubá

 “A raiz do Ilé Asè Opô Ajagunã”
  Kosi Okutá; Kosi Orisá

 “Sem pedra, sem Orixa”.

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00029

“A raiz do 
Ilé Asè Opô Ajagunã”

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

D
ez

em
br

o 
20

14
  a

 M
ai

o 
20

15

2014/2015 | Nº 30 | Semestral | Preço 3,50 €

CA
N

D
O

M
BL

É

 Yamin
  Inhame
  Os Orisás
  Galinha de Angola
  Ya Mi Agbá
 O Acaçá
  Saídas de Yaos e Ajoies
  Significado do Ebó
  Arte do Mestre Didi
  A Quartinha

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00030

Senhora do passaro da noite
Yamin Previsões

2015Pai Jomar 
          para

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

JA
N

E
IR

O
 A

 N
O

V
E

M
B

R
O

2016 | Nº 32 | Semestral | Preço 3,50 €

  PO
V

O
 D

E SA
N

TO
 E A

SE  nº32 

  

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00032

OSSAIN
SENHOR DAS FOLHAS!

PREVISÕES PARA

2016
por Bábálórísá Jomar d’Ògún

SAIBA

COMO NO 

INTERIOR!

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

h
o

r
ó

sC
o

p
o

 d
E

  J
U

n
h

o
 A

 n
o

v
E

m
b

r
o

2016 | Nº 33 | Semestral | Preço 3,50 €

osálá
o grAndE pAi!

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00033 Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
 M

A
IO

2017 | Nº 34 | Semestral | Preço 3,50 €

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00034

OMULU
ORIXÁ DA CURA

2017
PREVISÕES

PAI JOMAR PARA

Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  J
U

N
H

O
 A

 N
O

V
E

M
B

R
O

2017 | Nº 35 | Semestral | Preço 3,50 €

AJAGUNAN
O GUERREIRO BRANCO

 
5

6
0

1
0

7
3

0
0

5
8

3
8

00035 Atualidades sobre: Candomblé, Umbanda, Caboclos, Espiritualidade Ecuménica, Esoterismo

H
O

R
Ó

SC
O

P
O

 D
E

  D
E

Z
E

M
B

R
O

 A
  M

A
IO

2017 | Nº 36 | Semestral | Preço 3,50 €

 

2018ORISÁS 
REGENTES

POR PAI JOMAR D'ÒGÚN



52


